Per una Parola di vita (Col 3,5-17)

di Adrian Taranzano

Introduzione: un’iniziativa in continuita con il Concilio Vaticano II

L’iniziativa di Papa Francesco di dedicare una domenica dell’anno alla
Parola di Dio puo essere compresa in continuita con la preoccupazione del
Concilio Vaticano II e con il suo sforzo non solo di avvicinare la Sacra Scrittura
ai fedeli, ma anche di renderla I’anima dell’esistenza credente. Per molto tempo,
la Scrittura ¢ stata la grande sconosciuta o la grande ignorata. Ridotta a fonte di
mere dicta probantia nella teologia o sostituita nella vita spirituale da altra
letteratura religiosa, si perdeva il contatto con la «fonte di acqua vivay, sostituita
da «cisterne crepate che non trattengono 1’acqua» (Ger 2,13).

Questa suggestiva immagine legata all’acqua del profeta Geremia per
riferirsi al rapporto con il Dio vivente, non ¢ lontana dalla magnifica espressione
di sant’Efrem, dottore della Chiesa e “arpa di Dio”, che collega la Scrittura a
quella fonte capace di placare la sete e di ‘idratare’ tutta la vita cristiana: «Cio che
hai ricevuto e ottenuto ¢ la tua parte, cio che ¢ rimasto ¢ la tua eredita. Cio che, a
causa della tua debolezza, non puoi ricevere in un determinato momento, potrai
riceverlo in un’altra occasione, se perseveri. Non sforzarti avidamente di bere in
un solo sorso cio che non puo essere bevuto tutto in una volta, né rinunciare per
pigrizia a cio che puoi bere poco a poco» (San Efrem, Sul Diatessaron 1,19).

Motto per I’anno 2026

Questo settimo anno di celebrazione ci invita a riflettere con
un’espressione significativa tratta dalla tradizione paolina e formulata nella
Lettera alla Chiesa di Colossi: «O Adyog 100 Xplotod £€voikeitm &v vuiv
mAovcingy, «La parola di Cristo dimori in voi abbondantemente» (Col 3,16). Ma
leggiamo il contesto di questa esortazione della lettera:

Col 3

!Se dunque siete risorti con Cristo, cercate le cose di lassu, dove Cristo é seduto
alla destra di Dio. *Aspirate alle cose di lassu, non a quelle della terra. *Voi infatti
siete morti e la vostra vita e nascosta con Cristo in Dio. 4Quand0 Cristo, vostra
vita, apparira, allora anche voi apparirete con lui nella gloria. > Mortificate
dunque cio che e terreno in voi: fornicazione, impurita, passioni, desideri cattivi
e cupidigia, che é idolatria, ‘tutte cose che attirano ’ira di Dio sui ribelli, e che
anche voi un tempo praticavate, quando vivevate in quel modo. *Ma ora anche
voi rinunciate a tutto questo: ira, collera, malvagita, maldicenza e oscenita,
lontano dalla vostra bocca. °Non mentite gli uni agli altri, poiché, spogliati del

11



vecchio uomo con le sue opere, '"vi siete rivestiti del nuovo uomo, che si rinnova
fino a raggiungere una conoscenza perfetta, secondo ['immagine del suo
Creatore, 'dove non c’e greco e giudeo, circoncisione e incirconcisione,
barbaro, scita, schiavo, libero, ma Cristo é tutto e in tutti. ' Rivestitevi dunque,
come eletti di Dio, santi e amati, di sentimenti di misericordia, di bonta, di umilta,
di mansuetudine, di pazienza, “sopportandovi gli uni gli altri e perdonandovi a
vicenda, se qualcuno ha motivo di lamentarsi contro un altro. Come il Signore vi
ha perdonato, cosi perdonate anche voi. "E sopra tutto questo rivestitevi
dell’amore, che é il vincolo della perfezione. °E la pace di Cristo regni nei vostri
cuori, poiché ad essa siete stati chiamati formando un solo corpo. E siate
riconoscenti. '°La parola di Cristo dimori in voi con tutta la sua ricchezza;
istruitevi e ammonitevi con ogni sapienza, cantando a Dio, con cuore e
gratitudine, salmi, inni e canti ispirati. "' Tutto cio che fate, in parole e in opere,
fate tutto nel nome del Signore Gesu, rendendo grazie a Dio Padre per mezzo di
lui.

Destinatari della Lettera

La destinataria di queste parole ¢ una comunitd nel sud-ovest della
penisola dell’ Anatolia, nella regione della Frigia, situata a circa 200 km da Efeso
e vicino a Hierapolis e Laodicea®. In essa vivevano popoli di diverse culture e
nella regione si praticavano culti orgiastici. Il sincretismo religioso era una realta
e una minaccia per coloro che avevano accolto il Vangelo. Dato che alla fine del
I secolo la citta di Colossi non era piu popolata', si deve affermare che la lettera
fu redatta nella seconda meta di quel primo secolo.

Secondo Col 2,1 1 Colossesi non hanno conosciuto personalmente Paolo,
ma solo 1 suoi collaboratori. Tuttavia, il Paolo della lettera si sente responsabile
della fede della comunita e sente I’urgenza di proporre il mistero divino in Cristo
per dissipare la minaccia della «filosofian» (Col 2,8) estranea al Vangelo,
probabilmente di qualche gruppo esoterico e sincretista giudeo-cristiano e vicino
ai culti pagani dei misteri'.

Idee centrali
La citazione si trova nel terzo capitolo della divisione attuale, in una
sezione caratterizzata dal suo stile parenetico. Prima di esortare gruppi di persone
concrete (cfr. Col 3,18 —4,1), ’autore lo fa in modo generale (cfr. Col 3,1-17).
Non bisogna dimenticare che la parenesi ¢ conseguenza del dono ricevuto.
Nel proemio, I’autore ha sviluppato il fondamento cristocentrico del mistero della

1 Cfr. A. Pifero, Los Libros del Nuevo Testamento. Traduccion y Comentario, Madrid 2021,
1742-1743.

1 Cfr. Pifiero, Los Libros, 1743.

13 Cfr. Pifiero, Los libros, 1743. Cfr. anche M. Theobald, Der Kolossarbrief, in M. Ebner — S.
Schreiber (Hrsg.), Einleitung in das Neue Testament, Stoccarda 2008, 439-441.

12



salvezza (cfr. Col 1,15-20)'° e ha collocato il proprio ministero e la propria
missione in quel contesto (Col 1,24- 2,5).

Chi ¢ Cristo per 1’autore? In Col 1,15-20 troviamo uno degli inni piu belli
del Nuovo Testamento. Qui ¢ descritto come I’'immagine del Dio invisibile, il
fondamento dell’intera creazione e 1’artefice della riconciliazione.

Ma questo inno, letto alla luce dell’esortazione scelta come motto della
Domenica della Parola di Dio, ci dice che, per il testo rivolto ai credenti di Colossi,
Cristo non ¢ solo I’immagine del Dio invisibile (Col 1,15), ma anche la voce ¢ la
parola del Dio ineffabile, che ora diventa voce e parola umana. Cosi come
I’invisibile di Dio si lascia vedere nei lineamenti di Cristo, anche la sua voce
ineffabile si lascia sentire nella sua voce umana. Cristo ¢ allo stesso tempo
I’immagine del Dio invisibile e la parola, la voce umana del Dio che prima parlava
«dal cieloy a Israele (cfr. Dt 4,36-39), ma che ora lo ha fatto «dal basso», faccia a
faccia, nel suo Figlio.

Cristo ¢ la parola viva che si rivolge anche a coloro che non provengono
dalla circoncisione. Cristo ¢ la Parola di Dio che non fa distinzione tra Giudeo e
Greco, tra uomo e donna, tra libero e schiavo. Si puo dire che per I’autore della
lettera Dio ha «circonciso in Cristo» (cfr. Col 2,11) i gentili'’, che per la fede ¢ il
battesimo sono gia risorti.

Divisione della sezione

Potremmo dire che la prima parte del capitolo parenetico presenta questi
elementi:

a) Un ricordo del dono: 1 credenti sono risorti con Cristo (Col 3,1), sono
morti con lui e le loro vite sono nascoste con Cristo in Dio (Col 3,3), fino a quando
egli si manifestera e rendera partecipi della sua gloria i1 credenti (Col 3,4).

b) Esortazione, in seconda persona, alla morte dei vizi: 1 credenti devono
far morire tutti quei comportamenti e quei vizi che li avevano caratterizzati (Col
3,5-9), prima di rivestirsi dell’uomo nuovo (Col 3,10-11).

c) Esortazione, in seconda persona, a rivestirsi degli atteggiamenti propri
dell’'uvomo nuovo: 1 riconciliati si caratterizzano per atteggiamenti che
costruiscono la comunita (Col 3,12-14) e che hanno il loro culmine nell’amore
(Col 3,14).

d) Doppia esortazione, in terza persona, al regno della pace di Cristo,
inteso come la vocazione alla quale sono stati chiamati, in un unico corpo (Col
3,15) e, in secondo luogo, alla dimora della Parola di Cristo (Col 3,16), in un
contesto di insegnamento ¢ di lode liturgica.

e) Esortazione finale a orientare cristocentricamente le proprie parole e
opere, rendendo grazie al Padre per mezzo di lui (Col 3,17).

' Per una presentazione dettagliata e tecnica della struttura della lettera, cfr. Theobald,
Kolossarbrief, 431-433.
v Cfr. Theobald, Kolossarbrief, 441.

13



In questa vita gia risorta, I’esortazione a vivere cristocentricamente non ¢
un’imposizione o un comandamento esterno, ma il dispiegarsi di cio che ¢ stato
ricevuto. La sezione parenetica inizia ricordandolo e da 1i elenca, in primo luogo,
1 vizi e 1 comportamenti incompatibili con la nuova realta dell’'uomo nuovo. Ma
la descrizione non si esaurisce nei comportamenti da evitare, ma sfocia in quelli
da dispiegare.

La condizione propria degli uomini nuovi che si sono spogliati del
vecchio esige, prima di tutto, che si rivestano di viscere di compassione (GTAQyyvo.
oiktippod, Col 3,12). Le viscere esprimono I’intimita profonda dell’essere umano.
E un’esortazione bella e ricca di conseguenze. Non a caso I’influente teologo
tedesco J. B. Metz ha affermato che nella compassione abbiamo il «programma
universale del cristianesimo»'®. Non €& possibile una mistica, un’esistenza nello
Spirito, senza viscere capaci di sentire e soffrire con, in comunione con le fragilita
e le angosce altrui. E importante sottolineare che la formulazione della lettera &
parallela a quella che si trova nel cantico di Zaccaria (omAdyyva éléovg, Le 1,78)
e che spiega I’intimita stessa di Dio.

Dal cuore misericordioso di Dio scaturiscono il suo piano e la sua visita
salvifica. Nella lettera, € la stessa caratteristica che 1 credenti risorti devono avere
gli uni verso gli altri.

L’autore non ignora 1 rapporti conflittuali né la fragilita dei legami.
Presuppone che esistano offese e tensioni. Di fronte a esse, la magnanimita e il
perdono sono 1’unica via. Per questo 1’autore esorta a perdonarsi gli uni gli altri,
cosi come il Signore ha perdonato loro. E come un’eco della preghiera domenicale
(cfr. Mt 6,12), ma mentre in essa il fondamento era teocentrico, qui 1’esortazione
si basa sul perdono ricevuto dal Signore, il Cristo. Potremmo quasi dire che egli
¢ anche il primogenito di coloro che perdonano. Coloro che vivono in lui non
possono rimanere prigionieri del risentimento o del rancore.

La lettera riassume il cammino descritto nell’esortazione a rivestirsi
dell’amore, dell’ayénn, considerata come il legame, il vincolo della perfezione
(Col 3,14). L’autore la descrive con la stessa espressione che ha usato prima
quando parlava dell’unione tra la testa e il corpo che, attraverso giunture e
legamenti, raggiungono la loro coesione. Il pensiero ¢ analogo a quello che
troviamo in relazione alla «via piu eccellente» che Paolo descrive in modo
eloquente nell’inno all’amore (cfr. 1 Cor 12,31 — 13, 13).

Solo cosi 1’autore puo concludere augurando che sia la pace che la parola
di Cristo si radichino profondamente in ciascuno dei credenti. In relazione
all’espressione «parola di Cristo», € suggestivo 1’uso del verbo évowém, «abitare
in». La parola di Cristo non ¢ I’oracolo inappellabile dall’alto, che si ascolta e al
quale si deve solo obbedire, ma la voce che si accoglie e che entra in dialogo e in

8 J-B. Metz, Compassion. Zu einem Weltprogramm des Christentums im Zeitalter des

Pluralismus der Religionen und Kulturen, in 1d. - L. Kuld - A. Weisbrod (Hrsg.), Compassion -
Weltprogramm des Christentums. Soziale Verantwortung lernen, Friburgo — Basilea — Vienna
2000, 13.

14



comunione, che si «insedia» nell’esistenza stessa. E un verbo che ha una forte
connotazione fisica. Nella traduzione greca della Bibbia, ¢ un verbo che appare
fondamentalmente nel libro del profeta Isaia per designare gli abitanti di un luogo
come, ad esempio, Gerusalemme (cfr. Is 22,21). Il credente ¢ quindi abitato dalla
Parola di Cristo.

Se il famoso inno giovanneo contempla il /ogos che si ¢ fatto carne e ha
posto la sua tenda tra le tende degli uomini (cfr. Gv 1,14) ed esprime il suo
carattere temporaneo attraverso il verbo cxnvow, il testo deuteropaolino allude a
un’abitazione e a una presenza della parola che potremmo definire permanenti.
L’idea di piantare la tenda implica la conseguenza che, ad un certo punto, dovra
essere nuovamente smontata. La tenda ¢ transitoria, come lo € stata I’esistenza
storica del logos fatto carne. Il senso di abitare, invece, ¢ legato all’idea di una
dimora permanente. Tutto ci0 si concretizza non solo in relazione
all’insegnamento e all’istruzione, ma anche alla lode liturgica. La parola viene
accolta, appresa e celebrata. La parola abita nella misura in cui la lode diventa
forma dell’esistenza.

Paolo nella lettera, tuttavia, non identifica questa situazione con
I’eschaton, ma contempla la missione umanamente opprimente che resta da
compiere e, in questo senso, oltre all’esortazione ad essere grati, 1’apostolo
implora 1 credenti di pregare affinché si apra loro «una porta alla Parola» (Col 4,3)
e 1l mistero di Cristo possa continuare ad essere proclamato. I credenti abitati dalla
Parola intercedono affinché quella Parola di Cristo abiti anche in coloro che non
hanno ricevuto il Vangelo di Cristo.

In quest’ultimo invito di Paolo incatenato nella lettera possiamo
contemplare I’imperativo missionario di tutta la Chiesa. Essere abitati dalla Parola
non si esaurisce nella gioia dell’incontro e di quella presenza, ma presuppone uno
spirito inquieto finché quella Parola non abiti anche in tutti. La Parola viene
accolta per essere trasmessa.

15



