
Per una Parola di vita (Col 3,5-17)

di Adrián Taranzano

Introduzione: un’iniziativa in continuità con il Concilio Vaticano II

L’iniziativa di Papa Francesco di dedicare una domenica dell’anno alla 
Parola  di  Dio  può  essere  compresa  in  continuità  con  la  preoccupazione  del 
Concilio Vaticano II e con il suo sforzo non solo di avvicinare la Sacra Scrittura 
ai fedeli, ma anche di renderla l’anima dell’esistenza credente. Per molto tempo, 
la Scrittura è stata la grande sconosciuta o la grande ignorata. Ridotta a fonte di 
mere  dicta  probantia nella  teologia  o  sostituita  nella  vita  spirituale  da  altra 
letteratura religiosa, si perdeva il contatto con la «fonte di acqua viva», sostituita 
da «cisterne crepate che non trattengono l’acqua» (Ger 2,13). 

Questa  suggestiva  immagine  legata  all’acqua  del  profeta  Geremia  per 
riferirsi al rapporto con il Dio vivente, non è lontana dalla magnifica espressione 
di sant’Efrem, dottore della Chiesa e “arpa di Dio”, che collega la Scrittura a 
quella fonte capace di placare la sete e di ‘idratare’ tutta la vita cristiana: «Ciò che 
hai ricevuto e ottenuto è la tua parte, ciò che è rimasto è la tua eredità. Ciò che, a 
causa della tua debolezza, non puoi ricevere in un determinato momento, potrai 
riceverlo in un’altra occasione, se perseveri. Non sforzarti avidamente di bere in 
un solo sorso ciò che non può essere bevuto tutto in una volta, né rinunciare per 
pigrizia a ciò che puoi bere poco a poco» (San Efrem, Sul Diatessaron 1,19).

Motto per l’anno 2026

Questo  settimo  anno  di  celebrazione  ci  invita  a  riflettere  con 
un’espressione  significativa  tratta  dalla  tradizione  paolina  e  formulata  nella 
Lettera  alla  Chiesa  di  Colossi:  «Ὁ  λόγος  τοῦ  Χριστοῦ  ἐνοικείτω  ἐν  ὑμῖν 
πλουσίως», «La parola di Cristo dimori in voi abbondantemente» (Col 3,16). Ma 
leggiamo il contesto di questa esortazione della lettera:

Col 3 
1Se dunque siete risorti con Cristo, cercate le cose di lassù, dove Cristo è seduto  

alla destra di Dio. 2Aspirate alle cose di lassù, non a quelle della terra. 3Voi infatti  

siete morti e la vostra vita è nascosta con Cristo in Dio. 4Quando Cristo, vostra 

vita, apparirà, allora anche voi apparirete con lui nella gloria.  5 Mortificate 

dunque ciò che è terreno in voi: fornicazione, impurità, passioni, desideri cattivi  

e cupidigia, che è idolatria, 6tutte cose che attirano l’ira di Dio sui ribelli, 7e che 

anche voi un tempo praticavate, quando vivevate in quel modo. 8Ma ora anche 

voi rinunciate a tutto questo: ira,  collera,  malvagità,  maldicenza e oscenità,  

lontano dalla vostra bocca. 9Non mentite gli uni agli altri, poiché, spogliati del  

11



vecchio uomo con le sue opere, 10vi siete rivestiti del nuovo uomo, che si rinnova  

fino  a  raggiungere  una  conoscenza  perfetta,  secondo  l’immagine  del  suo  

Creatore,  11dove  non  c’è  greco  e  giudeo,  circoncisione  e  incirconcisione,  

barbaro, scita, schiavo, libero, ma Cristo è tutto e in tutti. 12 Rivestitevi dunque,  

come eletti di Dio, santi e amati, di sentimenti di misericordia, di bontà, di umiltà,  

di mansuetudine, di pazienza, 13sopportandovi gli uni gli altri e perdonandovi a  

vicenda, se qualcuno ha motivo di lamentarsi contro un altro. Come il Signore vi 

ha  perdonato,  così  perdonate  anche  voi.  14E  sopra  tutto  questo  rivestitevi  

dell’amore, che è il vincolo della perfezione. 15E la pace di Cristo regni nei vostri  

cuori,  poiché  ad  essa  siete  stati  chiamati  formando  un  solo  corpo.  E  siate  

riconoscenti.  16La parola di  Cristo dimori in voi  con tutta la sua ricchezza;  

istruitevi  e  ammonitevi  con  ogni  sapienza,  cantando  a  Dio,  con  cuore  e  

gratitudine, salmi, inni e canti ispirati. 17Tutto ciò che fate, in parole e in opere,  

fate tutto nel nome del Signore Gesù, rendendo grazie a Dio Padre per mezzo di  

lui.

Destinatari della Lettera

La  destinataria  di  queste  parole  è  una  comunità  nel  sud-ovest  della 
penisola dell’Anatolia, nella regione della Frigia, situata a circa 200 km da Efeso 
e vicino a Hierapolis e Laodicea13. In essa vivevano popoli di diverse culture e 
nella regione si praticavano culti orgiastici. Il sincretismo religioso era una realtà 
e una minaccia per coloro che avevano accolto il Vangelo. Dato che alla fine del 
I secolo la città di Colossi non era più popolata14, si deve affermare che la lettera 
fu redatta nella seconda metà di quel primo secolo. 

Secondo Col 2,1 i Colossesi non hanno conosciuto personalmente Paolo, 
ma solo i suoi collaboratori. Tuttavia, il Paolo della lettera si sente responsabile 
della fede della comunità e sente l’urgenza di proporre il mistero divino in Cristo 
per  dissipare  la  minaccia  della  «filosofia»  (Col  2,8)  estranea  al  Vangelo, 
probabilmente di qualche gruppo esoterico e sincretista giudeo-cristiano e vicino 
ai culti pagani dei misteri15. 

Idee centrali

La citazione  si  trova  nel  terzo  capitolo  della  divisione  attuale,  in  una 
sezione caratterizzata dal suo stile parenetico. Prima di esortare gruppi di persone 
concrete (cfr. Col 3,18 – 4,1), l’autore lo fa in modo generale (cfr. Col 3,1-17).

Non bisogna dimenticare che la parenesi è conseguenza del dono ricevuto. 
Nel proemio, l’autore ha sviluppato il fondamento cristocentrico del mistero della 

13 Cfr. A. Piñero, Los Libros del Nuevo Testamento. Traducción y Comentario, Madrid 2021, 
1742-1743.
14 Cfr. Piñero, Los Libros, 1743.
15 Cfr. Piñero, Los libros, 1743. Cfr. anche M. Theobald, Der Kolossarbrief, in M. Ebner – S. 
Schreiber (Hrsg.), Einleitung in das Neue Testament, Stoccarda 2008, 439-441.

12



salvezza  (cfr.  Col  1,15-20)16 e  ha collocato  il  proprio  ministero  e  la  propria 
missione in quel contesto (Col 1,24- 2,5).

Chi è Cristo per l’autore? In Col 1,15-20 troviamo uno degli inni più belli 
del Nuovo Testamento. Qui è descritto come l’immagine del Dio invisibile, il 
fondamento dell’intera creazione e l’artefice della riconciliazione.

Ma questo inno, letto alla luce dell’esortazione scelta come motto della 
Domenica della Parola di Dio, ci dice che, per il testo rivolto ai credenti di Colossi, 
Cristo non è solo l’immagine del Dio invisibile (Col 1,15), ma anche la voce e la 
parola  del  Dio  ineffabile,  che  ora  diventa  voce  e  parola  umana.  Così  come 
l’invisibile di Dio si lascia vedere nei lineamenti di Cristo, anche la sua voce 
ineffabile  si  lascia  sentire  nella  sua  voce  umana.  Cristo  è  allo  stesso  tempo 
l’immagine del Dio invisibile e la parola, la voce umana del Dio che prima parlava 
«dal cielo» a Israele (cfr. Dt 4,36-39), ma che ora lo ha fatto «dal basso», faccia a 
faccia, nel suo Figlio.

Cristo è la parola viva che si rivolge anche a coloro che non provengono 
dalla circoncisione. Cristo è la Parola di Dio che non fa distinzione tra Giudeo e 
Greco, tra uomo e donna, tra libero e schiavo. Si può dire che per l’autore della 
lettera Dio ha «circonciso in Cristo» (cfr. Col 2,11) i gentili17, che per la fede e il 
battesimo sono già risorti.

Divisione della sezione

Potremmo dire che la prima parte del capitolo parenetico presenta questi 
elementi:

a) Un ricordo del dono: i credenti sono risorti con Cristo (Col 3,1), sono 
morti con lui e le loro vite sono nascoste con Cristo in Dio (Col 3,3), fino a quando 
egli si manifesterà e renderà partecipi della sua gloria i credenti (Col 3,4).

b) Esortazione, in seconda persona, alla morte dei vizi: i credenti devono 
far morire tutti quei comportamenti e quei vizi che li avevano caratterizzati (Col 
3,5-9), prima di rivestirsi dell’uomo nuovo (Col 3,10-11).

c) Esortazione, in seconda persona, a rivestirsi degli atteggiamenti propri 
dell’uomo  nuovo:  i  riconciliati  si  caratterizzano  per  atteggiamenti  che 
costruiscono la comunità (Col 3,12-14) e che hanno il loro culmine nell’amore 
(Col 3,14).

d)  Doppia esortazione,  in  terza  persona,  al  regno della  pace di  Cristo, 
inteso come la vocazione alla quale sono stati chiamati, in un unico corpo (Col 
3,15) e, in secondo luogo, alla dimora della Parola di Cristo (Col 3,16), in un 
contesto di insegnamento e di lode liturgica.

e) Esortazione finale a orientare cristocentricamente le proprie parole e 
opere, rendendo grazie al Padre per mezzo di lui (Col 3,17).

16 Per  una  presentazione  dettagliata  e  tecnica  della  struttura  della  lettera,  cfr.  Theobald, 
Kolossarbrief, 431-433.
17 Cfr. Theobald, Kolossarbrief, 441.

13



In questa vita già risorta, l’esortazione a vivere cristocentricamente non è 
un’imposizione o un comandamento esterno, ma il dispiegarsi di ciò che è stato 
ricevuto. La sezione parenetica inizia ricordandolo e da lì elenca, in primo luogo, 
i vizi e i comportamenti incompatibili con la nuova realtà dell’uomo nuovo. Ma 
la descrizione non si esaurisce nei comportamenti da evitare, ma sfocia in quelli 
da dispiegare.

La  condizione  propria  degli  uomini  nuovi  che  si  sono  spogliati  del 
vecchio esige, prima di tutto, che si rivestano di viscere di compassione (σπλάγχνα 
οἰκτιρμοῦ, Col 3,12). Le viscere esprimono l’intimità profonda dell’essere umano. 
È un’esortazione bella e ricca di conseguenze. Non a caso l’influente teologo 
tedesco J. B. Metz ha affermato che nella compassione abbiamo il «programma 
universale del cristianesimo»18. Non è possibile una mistica, un’esistenza nello 
Spirito, senza viscere capaci di sentire e soffrire con, in comunione con le fragilità 
e le angosce altrui. È importante sottolineare che la formulazione della lettera è 
parallela a quella che si trova nel cantico di Zaccaria (σπλάγχνα ἐλέους, Lc 1,78) 
e che spiega l’intimità stessa di Dio. 

Dal cuore misericordioso di Dio scaturiscono il suo piano e la sua visita 
salvifica. Nella lettera, è la stessa caratteristica che i credenti risorti devono avere 
gli uni verso gli altri.

L’autore  non  ignora  i  rapporti  conflittuali  né  la  fragilità  dei  legami. 
Presuppone che esistano offese e tensioni. Di fronte a esse, la magnanimità e il 
perdono sono l’unica via. Per questo l’autore esorta a perdonarsi gli uni gli altri, 
così come il Signore ha perdonato loro. È come un’eco della preghiera domenicale 
(cfr. Mt 6,12), ma mentre in essa il fondamento era teocentrico, qui l’esortazione 
si basa sul perdono ricevuto dal Signore, il Cristo. Potremmo quasi dire che egli 
è anche il primogenito di coloro che perdonano. Coloro che vivono in lui non 
possono rimanere prigionieri del risentimento o del rancore.

La  lettera  riassume  il  cammino  descritto  nell’esortazione  a  rivestirsi 
dell’amore, dell’ἀγάπη, considerata come il legame, il vincolo della perfezione 
(Col 3,14). L’autore la descrive con la stessa espressione che ha usato prima 
quando parlava  dell’unione  tra  la  testa  e  il  corpo  che,  attraverso  giunture  e 
legamenti,  raggiungono la  loro  coesione.  Il  pensiero  è  analogo a  quello  che 
troviamo in  relazione  alla  «via  più  eccellente»  che  Paolo  descrive  in  modo 
eloquente nell’inno all’amore (cfr. 1 Cor 12,31 – 13, 13).

Solo così l’autore può concludere augurando che sia la pace che la parola 
di  Cristo  si  radichino  profondamente  in  ciascuno  dei  credenti.  In  relazione 
all’espressione «parola di Cristo», è suggestivo l’uso del verbo ἐνοικέω, «abitare 
in». La parola di Cristo non è l’oracolo inappellabile dall’alto, che si ascolta e al 
quale si deve solo obbedire, ma la voce che si accoglie e che entra in dialogo e in 

18 J.-B.  Metz,  Compassion.  Zu  einem  Weltprogramm  des  Christentums  im  Zeitalter  des  

Pluralismus der Religionen und Kulturen, in Id. - L. Kuld - A. Weisbrod (Hrsg.), Compassion -  

Weltprogramm des Christentums. Soziale Verantwortung lernen, Friburgo – Basilea – Vienna 
2000, 13.

14



comunione, che si «insedia» nell’esistenza stessa. È un verbo che ha una forte 
connotazione fisica. Nella traduzione greca della Bibbia, è un verbo che appare 
fondamentalmente nel libro del profeta Isaia per designare gli abitanti di un luogo 
come, ad esempio, Gerusalemme (cfr. Is 22,21). Il credente è quindi abitato dalla 
Parola di Cristo.

Se il famoso inno giovanneo contempla il logos che si è fatto carne e ha 
posto la sua tenda tra le tende degli uomini (cfr. Gv 1,14) ed esprime il suo 
carattere temporaneo attraverso il verbo σκηνόω, il testo deuteropaolino allude a 
un’abitazione e a una presenza della parola che potremmo definire permanenti. 
L’idea di piantare la tenda implica la conseguenza che, ad un certo punto, dovrà 
essere nuovamente smontata. La tenda è transitoria, come lo è stata l’esistenza 
storica del logos fatto carne. Il senso di abitare, invece, è legato all’idea di una 
dimora  permanente.  Tutto  ciò  si  concretizza  non  solo  in  relazione 
all’insegnamento e all’istruzione, ma anche alla lode liturgica. La parola viene 
accolta, appresa e celebrata. La parola abita nella misura in cui la lode diventa 
forma dell’esistenza.

Paolo  nella  lettera,  tuttavia,  non  identifica  questa  situazione  con 
l’eschaton,  ma  contempla  la  missione  umanamente  opprimente  che  resta  da 
compiere  e,  in  questo  senso,  oltre  all’esortazione  ad  essere  grati,  l’apostolo 
implora i credenti di pregare affinché si apra loro «una porta alla Parola» (Col 4,3) 
e il mistero di Cristo possa continuare ad essere proclamato. I credenti abitati dalla 
Parola intercedono affinché quella Parola di Cristo abiti anche in coloro che non 
hanno ricevuto il Vangelo di Cristo.

In  quest’ultimo  invito  di  Paolo  incatenato  nella  lettera  possiamo 
contemplare l’imperativo missionario di tutta la Chiesa. Essere abitati dalla Parola 
non si esaurisce nella gioia dell’incontro e di quella presenza, ma presuppone uno 
spirito inquieto finché quella Parola non abiti anche in tutti.  La Parola viene 
accolta per essere trasmessa.

15


