
Pour une parole de vie (Col 3:5-17)

Par Adrián Taranzano

Introduction: une initiative dans la continuité du Concile Vatican II

L’initiative du pape François de consacrer un dimanche de l’année à la 
Parole de Dieu s’inscrit dans la continuité des préoccupations du Concile Vatican 
II et de ses efforts, non seulement pour rapprocher les fidèles des Écritures saintes, 
mais  aussi  pour  en  faire  l’âme  de  l’existence  croyante.  Pendant  longtemps, 
l’Écriture a été la grande inconnue ou la grande ignorée. Réduite à une simple 
source de dicta probantia en théologie ou remplacée dans la vie spirituelle par 
d’autres écrits religieux, elle a perdu le contact avec la « source d’eau vive », 
remplacée par « des citernes fissurées qui ne retiennent pas l’eau » (Jr 2, 13). 

Cette image suggestive liée à l’eau du prophète Jérémie pour évoquer la 
relation avec le Dieu vivant n’est pas loin de la magnifique expression de saint 
Éphrem, docteur de l’Église et «harpe de Dieu», qui relie l’Écriture à cette source 
capable d’étancher la soif et d’«hydrater» toute la vie chrétienne: «Ce que tu as 
reçu et obtenu est ta part, ce qui reste est ton héritage. Ce que, à cause de ta 
faiblesse, tu ne peux recevoir à un moment donné, tu pourras le recevoir à un autre 
moment, si tu persévères. Ne t’efforce pas avidement de boire d’un seul trait ce 
qui ne peut être bu d’un seul coup, et ne renonce pas par paresse à ce que tu peux 
boire petit à petit » (Saint Éphrem, Sur le Diatessaron 1,19).

Devise pour l’année 2026

Cette  septième  année  de  célébration  nous  invite  à  réfléchir  à  une 
expression significative tirée de la tradition paulinienne et formulée dans la Lettre 
à l’Église de Colosses: «Ὁ λόγος τοῦ Χριστοῦ ἐνοικείτω ἐν ὑμῖν πλουσίως», «Que 
la parole du Christ habite en vous dans toute sa richesse» (Col 3,16). Mais lisons 
le contexte de cette exhortation de la lettre:

Col 3
1Si donc vous êtes ressuscités avec le Christ, recherchez les choses d’en haut, où  

le Christ est assis à la droite de Dieu. 2Aspirez aux choses d’en haut, non à celles 

de la terre. 3Car vous êtes morts, et votre vie est cachée avec le Christ en Dieu.  
4Quand  le  Christ,  votre  vie,  apparaîtra,  alors  vous  aussi,  vous  apparaîtrez  

glorieux avec lui. 5Mortifiez donc tout ce qui est terrestre en vous : fornication,  

impureté, passions, mauvais désirs et cupidité, qui est une idolâtrie, 6tout ce qui  

attire la colère de Dieu sur les rebelles, 7et que vous pratiquiez autrefois, lorsque 

vous  viviez  ainsi.  8Mais  maintenant,  rejetez  aussi  tout  cela:  colère,  rage,  

méchanceté, calomnie et obscénités, loin de votre bouche. 9Ne vous mentez pas  

16



les uns aux autres, car, dépouillés du vieil homme et de ses œuvres, 10vous avez 

revêtu le nouvel homme, qui se renouvelle pour parvenir à une connaissance  

parfaite, à l’image de son Créateur, 11où il n’y a ni Grec ni Juif, ni circoncis ni  

incirconcis, ni barbare ni Scythe, ni esclave ni libre, mais où Christ est tout et en 

tous.  12Revêtez-vous donc, comme des élus de Dieu, saints et bien-aimés, d’un  

cœur  miséricordieux,  de  bonté,  d’humilité,  de  douceur,  de  patience,  13vous 

supportant les uns les autres et vous pardonnant mutuellement, si quelqu’un a un 

sujet de plainte contre un autre. Comme le Seigneur vous a pardonné, pardonnez-

vous aussi les uns aux autres. 14Et par-dessus tout cela, revêtez-vous de l’amour,  

qui est le sceau de la perfection. 15Et que la paix du Christ règne dans vos cœurs, 

car c’est à elle que vous avez été appelés pour former un seul corps. Et soyez  

reconnaissants.  16Que  la  parole  du  Christ  habite  parmi  vous  dans  toute  sa  

richesse; instruisez-vous et exhortez-vous avec toute la sagesse, chantant à Dieu,  

de tout votre cœur et  avec reconnaissance,  des psaumes,  des hymnes et  des  

cantiques inspirés.  17Tout ce que vous faites, en parole ou en acte, faites-le au  

nom du Seigneur Jésus, en rendant grâce à Dieu le Père par lui».

Destinataires de la lettre

Ces paroles s’adressent à une communauté du sud-ouest de la péninsule 
anatolienne, dans la région de Phrygie, située à environ 200 km d’Éphèse et près 
de Hiérapolis et de Laodicée19. Cette région était peuplée de peuples de cultures 
diverses et pratiquait des cultes orgiaques. Le syncrétisme religieux était  une 
réalité et une menace pour ceux qui avaient accueilli l’Évangile. Étant donné qu’à 
la fin du Ier siècle, la ville de Colosses n’était plus peuplée20, il faut affirmer que 
la lettre a été rédigée dans la seconde moitié de ce premier siècle. Selon Col 2,1, 
les  Colossiens  n’ont  pas  connu  Paul  personnellement,  mais  seulement  ses 
collaborateurs. Cependant, le Paul de la lettre se considère responsable de la foi 
de la communauté et ressent l’urgence de proposer le mystère divin en Christ afin 
de dissiper la menace de la « philosophie » (Col 2,8) étrangère à l’Évangile, 
probablement celle d’un groupe ésotérique et syncrétique judéo-chrétien proche 
des cultes païens des mystères21. 

Idées centrales

La citation se trouve dans le troisième chapitre de la division actuelle, 
dans une section caractérisée par son style parénétique. Avant d’exhorter des 
groupes de personnes spécifiques (cf. Col 3,18 – 4,1), l’auteur le fait de manière 
générale (cf. Col 3,1-17).

19 Cf. A. Piñero,  Los Libros del Nuevo Testamento.  Traducción y Comentario, Madrid 2021, 
1742-1743.
20 Cf. Piñero, Los Libros, 1743.
21 Cf. Piñero, Los libros, 1743. Cf. également M. Theobald, Der Kolossarbrief, dans M. Ebner 
– S. Schreiber (Hrsg.), Einleitung in das Neue Testament, Stuttgart 2008, 439-441.

17



Il  ne faut pas oublier que la parénèse est la conséquence du don reçu. 
Dans le prologue, l’auteur a développé le fondement christocentrique du mystère 
du salut (cf. Col 1,15-20)22[4] et situé son propre ministère et sa mission dans ce 
contexte (Col 1,24- 2,5).

Qui est le Christ pour l’auteur ? Dans Col 1,15-20, nous trouvons l’un des 
plus beaux hymnes du Nouveau Testament. Il y est décrit comme l’image du Dieu 
invisible, le fondement de toute la création et l’artisan de la réconciliation.

Mais  cet  hymne,  lu  à  partir  de  l’exhortation  qui  a  été  choisie  comme 
devise du Dimanche de la Parole de Dieu, permet de dire que, pour le texte adressé 
aux croyants de Colosses, le Christ n’est pas seulement l’image du Dieu invisible 
(Col  1,15),  mais  aussi  la  voix  et  la  parole  du  Dieu  ineffable,  qui  devient 
maintenant voix et parole humaines. Tout comme l’invisible de Dieu se laisse voir 
dans les traits du Christ, sa voix ineffable se laisse également entendre dans sa 
voix humaine. Le Christ est à la fois l’image du Dieu invisible et la parole, la voix 
humaine du Dieu qui parlait auparavant « depuis le ciel » à Israël (cf. Dt 4, 36-
39), mais qui le fait désormais « d’en bas », face à face, dans son Fils.

Le Christ est la parole vivante qui s’adresse même à ceux qui ne sont pas 
circoncis. Le Christ est la Parole du Dieu qui ne fait pas de distinction entre Juifs 
et Grecs, entre hommes et femmes, entre libres et esclaves. On peut dire que, pour 
l’auteur de la lettre, Dieu a « circoncis dans le Christ » (cf. Col 2, 11) les païens23, 
qui, par la foi et le baptême, sont déjà ressuscités.

Division de la section

On pourrait dire que la première partie du chapitre parénétique présente 
les éléments suivants:

a) Un souvenir du don: les croyants sont ressuscités avec le Christ (Col 
3,1), ils sont morts avec lui et leurs vies sont cachées avec le Christ en Dieu (Col 
3,3), jusqu’à ce qu’il se manifeste et fasse participer les croyants à sa gloire (Col 
3,4).

b) Exhortation, à la deuxième personne, à mourir aux vices : les croyants 
doivent faire mourir tous les comportements et les vices qui les caractérisaient 
(Col 3,5-9), avant de revêtir l’homme nouveau (Col 3,10-11).

c) Exhortation, à la deuxième personne, à revêtir les attitudes propres à 
l’homme  nouveau  :  les  réconciliés  se  caractérisent  par  des  attitudes  qui 
construisent la communauté (Col 3,12-14) et qui trouvent leur point culminant 
dans l’amour (Col 3,14).

d) Double exhortation, à la troisième personne, à l’empire de la paix du 
Christ, comprise comme la vocation à laquelle ils ont été appelés, en un seul corps 

22 Pour  une  présentation  détaillée  et  technique  de  la  structure  de  la  lettre,  cf.  Theobald, 
Kolossarbrief, 431-433.
23 Cf. Theobald, Kolossarbrief, 441.

18

https://www.deepl.com/it/translator#_ftn4


(Col 3,15) et, en second lieu, à l’habitation de la Parole du Christ (Col 3,16), dans 
un contexte d’enseignement et de louange liturgique.

e)  Exhortation  finale  à  orienter  ses  paroles  et  ses  œuvres  de  manière 
christocentrique, en rendant grâce au Père par son intermédiaire (Col 3,17).

Dans  cette  vie  déjà  ressuscitée,  l’exhortation  à  vivre  de  manière 
christocentrique n’est pas une imposition ou un commandement extérieur, mais le 
déploiement de ce qui a été reçu.

La  section  parénétique  commence  par  le  rappeler,  puis  énumère  en 
premier lieu les vices et les comportements incompatibles avec la nouvelle réalité 
de l’homme nouveau. Mais la description ne s’épuise pas dans les comportements 
à éviter, elle débouche sur ceux à déployer.

La  condition  propre  aux  hommes  nouveaux  qui  se  sont  dépouillés  de 
l’ancien exige avant tout qu’ils se revêtent d’entrailles de compassion (σπλάγχνα 
οἰκτιρμοῦ,  Col  3,12).  Les  entrailles  expriment  l’intimité  profonde  de  l’être 
humain. 

C’est une belle exhortation qui est pleine de conséquences. Ce n’est pas 
en vain que l’influent théologien allemand J. B. Metz a affirmé que la compassion 
est le «programme universel du christianisme»24. Il n’est pas possible d’avoir une 
mystique, une existence dans l’Esprit, sans une compassion capable de ressentir 
et  de  souffrir  avec  les  autres,  en  communion  avec  leurs  fragilités  et  leurs 
angoisses. Il est important de souligner que la formulation de la lettre est parallèle 
à celle que l’on trouve dans le cantique de Zacharie (σπλάγχνα ἐλέους, Lc 1,78) 
et qui explique l’intimité même de Dieu. C’est du cœur miséricordieux de Dieu 
que jaillissent son plan et ses visites salvatrices. Dans la lettre, c’est la même 
caractéristique  que  les  croyants  ressuscités  doivent  avoir  les  uns  envers  les 
autres.

L’auteur n’ignore pas les relations conflictuelles ni la fragilité des liens. Il 
suppose qu’il existe des offenses et des tensions. Face à celles-ci, la magnanimité 
et le pardon sont la seule voie. C’est pourquoi l’auteur exhorte à se pardonner les 
uns les autres, comme le Seigneur vous a pardonné. C’est comme un écho de la 
prière dominicale (cf. Mt 6,12), mais alors que dans celle-ci le fondement était 
théocentrique, ici l’exhortation se base sur le pardon reçu du Seigneur, le Christ. 
On pourrait presque dire qu’il est aussi le premier-né de ceux qui pardonnent. 
Ceux qui vivent en lui ne peuvent rester prisonniers du ressentiment ou de la 
rancœur.

La lettre résume le  chemin décrit  dans l’exhortation à revêtir  l’amour, 
l’ἀγάπη, considéré comme le lien, le ligament de la perfection (Col 3,14). L’auteur 
le décrit avec la même expression qu’il a utilisée auparavant lorsqu’il parlait de 
l’union de la tête et du corps qui,  grâce à des articulations et des ligaments, 

24 J.-B.  Metz,  Compassion.  Zu  einem  Weltprogramm  des  Christentums  im  Zeitalter  des  

Pluralismus der Religionen und Kulturen, dans Id. - L. Kuld - A. Weisbrod (éd.), Compassion 
- Weltprogramm des Christentums. Soziale Verantwortung lernen, Fribourg – Bâle – Vienne 
2000, 13.

19



atteignent leur cohésion. Cette pensée est analogue à celle que nous trouvons en 
relation avec la « voie la plus excellente» que Paul décrit de manière éloquente 
dans l’hymne à l’amour (cf. 1 Co 12,31 – 13, 13).

C’est seulement ainsi que l’auteur peut conclure en souhaitant que la paix 
et la parole du Christ s’enracinent profondément en chacun des croyants. En ce 
qui concerne l’expression « parole du Christ », l’emploi du verbe  ἐνοικέω, « 
habiter dans », est suggestif. La parole du Christ n’est pas l’oracle sans appel venu 
d’en haut, que l’on entend et auquel il faut simplement obéir, mais la voix que 
l’on accueille et qui entre en dialogue et en communion, qui « s’installe » dans 
l’existence même. C’est un verbe qui a une forte connotation physique. Dans la 
traduction grecque de la Bible, c’est un verbe qui apparaît essentiellement dans le 
livre du prophète Isaïe pour désigner les habitants d’un lieu, comme par exemple 
Jérusalem (cf. Is 22,21). Le croyant est donc habité par la Parole du Christ.

Si le célèbre hymne johannique contemple le logos qui s’est fait chair et 
qui a planté sa tente parmi les tentes des hommes (cf. Jn 1,14) et exprime son 
caractère temporaire à travers le verbe  σκηνόω, le texte deutéro-paulinien fait 
allusion à une habitation et à une présence de la parole que nous pourrions définir 
comme permanentes. L’idée de dresser la tente implique la conséquence qu’à un 
moment  donné,  il  faudra  la  relever.  La  tente  est  transitoire,  comme  l’a  été 
l’existence historique du logos fait chair. Le sens d’habiter, en revanche, renvoie 
à l’idée d’une demeure permanente. Tout cela se concrétise non seulement dans 
l’enseignement et l’instruction, mais aussi dans la louange liturgique. La parole 
est accueillie, apprise et célébrée. La parole habite dans la mesure où la louange 
devient une forme d’existence.

Paul, dans sa lettre, n’identifie toutefois pas cette situation à l’eschaton, 
mais contemple la mission humainement écrasante qui reste à accomplir et, en ce 
sens, outre l’exhortation à être reconnaissants, l’apôtre implore les croyants de 
prier pour qu’une «porte s’ouvre à la Parole» (Col 4,3) et que le mystère du Christ 
puisse continuer à être proclamé. Les croyants habités par la Parole intercèdent 
pour  que  cette  Parole  du  Christ  habite  également  ceux  qui  n’ont  pas  reçu 
l’Évangile du Christ.

Dans  cette  dernière  invitation  de  Paul  enchaîné  dans  sa  lettre,  nous 
pouvons contempler l’impératif missionnaire de toute l’Église. Être habités par la 
Parole ne se limite pas à la joie de la rencontre et de cette présence, mais suppose 
un esprit inquiet jusqu’à ce que cette Parole habite également en tous. La Parole 
est accueillie afin d’être transmise.

20


