Pour une parole de vie (Col 3:5-17)

Par Adrian Taranzano

Introduction: une initiative dans la continuité du Concile Vatican I1

L’initiative du pape Frangois de consacrer un dimanche de I’année a la
Parole de Dieu s’inscrit dans la continuité des préoccupations du Concile Vatican
I et de ses efforts, non seulement pour rapprocher les fidéles des Ecritures saintes,
mais aussi pour en faire I’dme de [’existence croyante. Pendant longtemps,
I’Ecriture a été la grande inconnue ou la grande ignorée. Réduite & une simple
source de dicta probantia en théologie ou remplacée dans la vie spirituelle par
d’autres écrits religieux, elle a perdu le contact avec la « source d’eau vive »,
remplacée par « des citernes fissurées qui ne retiennent pas 1’eau » (Jr 2, 13).

Cette image suggestive liée a 1’eau du prophéte Jérémie pour évoquer la
relation avec le Dieu vivant n’est pas loin de la magnifique expression de saint
Ephrem, docteur de I’Eglise et «harpe de Dieu», qui relie I’Ecriture & cette source
capable d’étancher la soif et d’«hydrater» toute la vie chrétienne: «Ce que tu as
recu et obtenu est ta part, ce qui reste est ton héritage. Ce que, a cause de ta
faiblesse, tu ne peux recevoir a un moment donné, tu pourras le recevoir a un autre
moment, si tu perséveres. Ne t’efforce pas avidement de boire d’un seul trait ce
qui ne peut étre bu d’un seul coup, et ne renonce pas par paresse a ce que tu peux
boire petit a petit » (Saint Ephrem, Sur le Diatessaron 1,19).

Devise pour I’année 2026

Cette septieme année de ce€lébration nous invite a réfléchir a une
expression significative tirée de la tradition paulinienne et formulée dans la Lettre
a I’Eglise de Colosses: «O Adyoc 1o Xptotod évotkeitm &v duiv mhovsingy, «Que
la parole du Christ habite en vous dans toute sa richesse» (Col 3,16). Mais lisons
le contexte de cette exhortation de la lettre:

Col 3

ISi donc vous étes ressuscités avec le Christ, recherchez les choses d’en haut, ou
le Christ est assis a la droite de Dieu. *Aspirez aux choses d’en haut, non a celles
de la terre. *Car vous étes morts, et votre vie est cachée avec le Christ en Dieu.
‘Ouand le Christ, votre vie, apparaitra, alors vous aussi, vous apparaitrez
glorieux avec lui. *Mortifiez donc tout ce qui est terrestre en vous : fornication,
impureté, passions, mauvais désirs et cupidité, qui est une idoldtrie, °tout ce qui
attire la colere de Dieu sur les rebelles, "et que vous pratiquiez autrefois, lorsque
vous viviez ainsi. *Mais maintenant, rejetez aussi tout cela: colére, rage,
méchanceté, calomnie et obscénités, loin de votre bouche. *Ne vous mentez pas

16



les uns aux autres, car, dépouillés du vieil homme et de ses ceuvres, “vous avez
revétu le nouvel homme, qui se renouvelle pour parvenir a une connaissance
parfaite, a l'image de son Créateur, 'ou il n’y a ni Grec ni Juif, ni circoncis ni
incirconcis, ni barbare ni Scythe, ni esclave ni libre, mais ou Christ est tout et en
tous. "’Revétez-vous donc, comme des élus de Dieu, saints et bien-aimés, d’un
ceeur miséricordieux, de bonté, d’humilité, de douceur, de patience, “vous
supportant les uns les autres et vous pardonnant mutuellement, si quelqu’un a un
sujet de plainte contre un autre. Comme le Seigneur vous a pardonné, pardonnez-
vous aussi les uns aux autres. "*Et par-dessus tout cela, revétez-vous de I’'amour,
qui est le sceau de la perfection. PEt que la paix du Christ régne dans vos ceeurs,
car c’est a elle que vous avez été appelés pour former un seul corps. Et soyez
reconnaissants. '°Que la parole du Christ habite parmi vous dans toute sa
richesse; instruisez-vous et exhortez-vous avec toute la sagesse, chantant a Dieu,
de tout votre ceeur et avec reconnaissance, des psaumes, des hymnes et des
cantiques inspirés. '"Tout ce que vous faites, en parole ou en acte, faites-le au
nom du Seigneur Jésus, en rendant grdce a Dieu le Pere par luiy.

Destinataires de la lettre

Ces paroles s’adressent a une communauté du sud-ouest de la péninsule
anatolienne, dans la région de Phrygie, située a environ 200 km d’Ephése et prés
de Hiérapolis et de Laodicée". Cette région était peuplée de peuples de cultures
diverses et pratiquait des cultes orgiaques. Le syncrétisme religieux était une
réalité et une menace pour ceux qui avaient accueilli I’Evangile. Etant donné qu’a
la fin du Ier siécle, la ville de Colosses n’était plus peuplée®, il faut affirmer que
la lettre a été rédigée dans la seconde moitié¢ de ce premier siecle. Selon Col 2,1,
les Colossiens n’ont pas connu Paul personnellement, mais seulement ses
collaborateurs. Cependant, le Paul de la lettre se considére responsable de la foi
de la communauté et ressent I’'urgence de proposer le mystere divin en Christ afin
de dissiper la menace de la « philosophie » (Col 2,8) étrangére a I’Evangile,
probablement celle d’un groupe ésotérique et syncrétique judéo-chrétien proche
des cultes paiens des mystéres®'.

Idées centrales

La citation se trouve dans le troisieme chapitre de la division actuelle,
dans une section caractérisée par son style parénétique. Avant d’exhorter des
groupes de personnes spécifiques (cf. Col 3,18 — 4,1), I’auteur le fait de maniere
générale (cf. Col 3,1-17).

v Cf. A. Piflero, Los Libros del Nuevo Testamento. Traduccion y Comentario, Madrid 2021,

1742-1743.
» Cf. Pifiero, Los Libros, 1743.

21 Cf. Pifiero, Los libros, 1743. Cf. également M. Theobald, Der Kolossarbrief, dans M. Ebner
— S. Schreiber (Hrsg.), Einleitung in das Neue Testament, Stuttgart 2008, 439-441.

17



Il ne faut pas oublier que la parénéese est la conséquence du don regu.
Dans le prologue, I’auteur a développé le fondement christocentrique du mystére
du salut (cf. Col 1,15-20)*[4] et situé son propre ministére et sa mission dans ce
contexte (Col 1,24- 2,5).

Qui est le Christ pour I’auteur ? Dans Col 1,15-20, nous trouvons I’un des
plus beaux hymnes du Nouveau Testament. Il y est décrit comme I’image du Dieu
invisible, le fondement de toute la création et I’artisan de la réconciliation.

Mais cet hymne, lu a partir de 1’exhortation qui a été choisie comme
devise du Dimanche de la Parole de Dieu, permet de dire que, pour le texte adresse
aux croyants de Colosses, le Christ n’est pas seulement I’timage du Dieu invisible
(Col 1,15), mais aussi la voix et la parole du Dieu ineffable, qui devient
maintenant voix et parole humaines. Tout comme I’invisible de Dieu se laisse voir
dans les traits du Christ, sa voix ineffable se laisse ¢également entendre dans sa
voix humaine. Le Christ est a la fois I’image du Dieu invisible et la parole, la voix
humaine du Dieu qui parlait auparavant « depuis le ciel » a Israél (cf. Dt 4, 36-
39), mais qui le fait désormais « d’en bas », face a face, dans son Fils.

Le Christ est la parole vivante qui s’adresse méme a ceux qui ne sont pas
circoncis. Le Christ est la Parole du Dieu qui ne fait pas de distinction entre Juifs
et Grecs, entre hommes et femmes, entre libres et esclaves. On peut dire que, pour
’auteur de la lettre, Dieu a « circoncis dans le Christ » (cf. Col 2, 11) les paiens®,
qui, par la fo1 et le baptéme, sont déja ressuscités.

Division de la section

On pourrait dire que la premicre partie du chapitre parénétique présente
les ¢léments suivants:

a) Un souvenir du don: les croyants sont ressuscités avec le Christ (Col
3,1), ils sont morts avec lui et leurs vies sont cachées avec le Christ en Dieu (Col
3,3), jusqu’a ce qu’il se manifeste et fasse participer les croyants a sa gloire (Col
3.4).

b) Exhortation, a la deuxieéme personne, a mourir aux vices : les croyants
doivent faire mourir tous les comportements et les vices qui les caractérisaient
(Col 3,5-9), avant de revétir I’homme nouveau (Col 3,10-11).

c) Exhortation, a la deuxiéme personne, a revétir les attitudes propres a
I’homme nouveau : les réconciliés se caractérisent par des attitudes qui
construisent la communauté (Col 3,12-14) et qui trouvent leur point culminant
dans I’amour (Col 3,14).

d) Double exhortation, a la troisieme personne, a I’empire de la paix du
Christ, comprise comme la vocation a laquelle ils ont été appelés, en un seul corps

2 Pour une présentation détaillée et technique de la structure de la lettre, cf. Theobald,
Kolossarbrief, 431-433.
3 Cf. Theobald, Kolossarbrief, 441.

18


https://www.deepl.com/it/translator#_ftn4

(Col 3,15) et, en second lieu, a I’habitation de la Parole du Christ (Col 3,16), dans
un contexte d’enseignement et de louange liturgique.

e) Exhortation finale a orienter ses paroles et ses ceuvres de manicre
christocentrique, en rendant grace au Pére par son intermédiaire (Col 3,17).

Dans cette vie déja ressuscitée, l’exhortation a vivre de maniére
christocentrique n’est pas une imposition ou un commandement extérieur, mais le
déploiement de ce qui a été regu.

La section parénétique commence par le rappeler, puis énumere en
premier lieu les vices et les comportements incompatibles avec la nouvelle realité
de ’homme nouveau. Mais la description ne s’€puise pas dans les comportements
a éviter, elle débouche sur ceux a déployer.

La condition propre aux hommes nouveaux qui se sont dépouillés de
I’ancien exige avant tout qu’ils se revétent d’entrailles de compassion (cmAdyyva
oixtipuod, Col 3,12). Les entrailles expriment I’intimité profonde de 1’étre
humain.

C’est une belle exhortation qui est pleine de conséquences. Ce n’est pas
en vain que I’influent théologien allemand J. B. Metz a affirmé que la compassion
est le «programme universel du christianisme»**. Il n’est pas possible d’avoir une
mystique, une existence dans I’Esprit, sans une compassion capable de ressentir
et de souffrir avec les autres, en communion avec leurs fragilités et leurs
angoisses. Il est important de souligner que la formulation de la lettre est parallele
a celle que I’on trouve dans le cantique de Zacharie (omAdyyva éréovg, Lc 1,78)
et qui explique I’intimité méme de Dieu. C’est du coeur miséricordieux de Dieu
que jaillissent son plan et ses visites salvatrices. Dans la lettre, c¢’est la méme
caractéristique que les croyants ressuscités doivent avoir les uns envers les
autres.

L’auteur n’ignore pas les relations conflictuelles ni la fragilité des liens. Il
suppose qu’il existe des offenses et des tensions. Face a celles-ci, la magnanimité
et le pardon sont la seule voie. C’est pourquoi I’auteur exhorte a se pardonner les
uns les autres, comme le Seigneur vous a pardonné. C’est comme un écho de la
priere dominicale (cf. Mt 6,12), mais alors que dans celle-ci le fondement était
théocentrique, ici I’exhortation se base sur le pardon recu du Seigneur, le Christ.
On pourrait presque dire qu’il est aussi le premier-né de ceux qui pardonnent.
Ceux qui vivent en lui ne peuvent rester prisonniers du ressentiment ou de la
rancoeur.

La lettre résume le chemin décrit dans I’exhortation a revétir I’amour,
I’ dryéimm, considéré comme le lien, le ligament de la perfection (Col 3,14). L’auteur
le décrit avec la méme expression qu’il a utilisée auparavant lorsqu’il parlait de
I’union de la téte et du corps qui, grace a des articulations et des ligaments,

»# J.-B. Metz, Compassion. Zu einem Weltprogramm des Christentums im Zeitalter des

Pluralismus der Religionen und Kulturen, dans Id. - L. Kuld - A. Weisbrod (éd.), Compassion
- Weltprogramm des Christentums. Soziale Verantwortung lernen, Fribourg — Béle — Vienne
2000, 13.

19



atteignent leur cohésion. Cette pensée est analogue a celle que nous trouvons en
relation avec la « voie la plus excellente» que Paul décrit de maniére €loquente
dans ’hymne a I’amour (cf. 1 Co 12,31 — 13, 13).

C’est seulement ainsi que 1’auteur peut conclure en souhaitant que la paix
et la parole du Christ s’enracinent profondément en chacun des croyants. En ce
qui concerne I’expression « parole du Christ », ’emploi du verbe évorkéw, «
habiter dans », est suggestif. La parole du Christ n’est pas 1’oracle sans appel venu
d’en haut, que I’on entend et auquel il faut simplement obéir, mais la voix que
I’on accueille et qui entre en dialogue et en communion, qui « s’installe » dans
I’existence méme. C’est un verbe qui a une forte connotation physique. Dans la
traduction grecque de la Bible, ¢’est un verbe qui apparait essentiellement dans le
livre du prophéte Isaie pour désigner les habitants d’un lieu, comme par exemple
Jérusalem (cf. Is 22,21). Le croyant est donc habité par la Parole du Christ.

Si le célebre hymne johannique contemple le logos qui s’est fait chair et
qui a planté sa tente parmi les tentes des hommes (cf. Jn 1,14) et exprime son
caractere temporaire a travers le verbe oxnvoo, le texte deutéro-paulinien fait
allusion a une habitation et a une présence de la parole que nous pourrions définir
comme permanentes. L’idée de dresser la tente implique la conséquence qu’a un
moment donné, il faudra la relever. La tente est transitoire, comme I’a été
I’existence historique du logos fait chair. Le sens d’habiter, en revanche, renvoie
a I’idée d’une demeure permanente. Tout cela se concrétise non seulement dans
I’enseignement et I’instruction, mais aussi dans la louange liturgique. La parole
est accueillie, apprise et célébrée. La parole habite dans la mesure ou la louange
devient une forme d’existence.

Paul, dans sa lettre, n’identifie toutefois pas cette situation a I’eschaton,
mais contemple la mission humainement €crasante qui reste a accomplir et, en ce
sens, outre 1’exhortation a étre reconnaissants, I’apotre implore les croyants de
prier pour qu'une «porte s’ouvre a la Parole» (Col 4,3) et que le mystére du Christ
puisse continuer a étre proclamé. Les croyants habités par la Parole intercédent
pour que cette Parole du Christ habite également ceux qui n’ont pas recu
I’Evangile du Christ.

Dans cette derni¢ére invitation de Paul enchainé dans sa lettre, nous
pouvons contempler I’impératif missionnaire de toute I’Eglise. Etre habités par la
Parole ne se limite pas a la joie de la rencontre et de cette présence, mais suppose
un esprit inquiet jusqu’a ce que cette Parole habite également en tous. La Parole
est accueillie afin d étre transmise.

20



