
Para una Palabra de vida (Col 3,5-17)

para Adrián Taranzano

Introducción: una iniciativa en continuidad con el Concilio Vaticano II

La  iniciativa  del  papa  Francisco  de  dedicar  un  domingo  del  tiempo 
durante el año a la Palabra de Dios se puede comprender en continuidad con la 
preocupación del Concilio Vaticano II y con su esfuerzo, no sólo de acercar la 
Sagrada Escritura a los fieles,  sino de hacer de ella el  alma de la existencia 
creyente. Durante mucho tiempo, la Escritura fue la gran desconocida o la gran 
ignorada. Reducida a fuente de meros dicta probantia en la teología o sustituida 
en la vida espiritual por otra literatura religiosa, se perdía el contacto con el 
“manantial de aguas vivas”, sustituido por “cisternas agrietadas que el agua no 
contienen” (Jr 2,13). 

Esta  sugestiva  imagen  vinculada  al  agua  del  profeta  Jeremías  para 
referirse a la relación con el Dios vivo, no está lejos de la magnífica expresión de 
san Efrén, doctor de la Iglesia y “arpa de Dios”, que vincula la Escritura con 
aquella fuente capaz de vencer la sed y de “hidratar” toda la vida cristiana: “Lo 
que has recibido y conseguido es tu parte, lo que ha quedado es tu herencia. Lo 
que, por tu debilidad, no puedes recibir en un determinado momento lo podrás 
recibir en otra ocasión, si perseveras. Ni te esfuerces avaramente por tomar de un 
solo sorbo lo que no puede ser sorbido de una vez, ni desistas por pereza de lo que 
puedes ir tomando poco a poco” (SAN EFRÉN, Sobre el Diatessaron 1,19). 

Lema para el año 2026

Este  séptimo  año  de  la  celebración  nos  invita  a  reflexionar  con  una 
expresión significativa tomada de la tradición paulina y formulada en la Carta a 
la Iglesia de Colosas: “Ὁ λόγος τοῦ Χριστοῦ ἐνοικείτω ἐν ὑμῖν πλουσίως”, “La 
palabra del Cristo habite en vosotros de manera abundante” (Col 3,16). Pero 
leamos el contexto de esta exhortación de la carta:

Col 3

 1Así pues, si habéis resucitado con Cristo, buscad las cosas de arriba, donde está 

Cristo sentado a la diestra de Dios. 2Aspirad a las cosas de arriba, no a las de la 

tierra.  3Porque habéis muerto, y vuestra vida está oculta con Cristo en Dios.  
4Cuando aparezca Cristo, vida vuestra, entonces también vosotros apareceréis  

gloriosos  con  él.  5Por  tanto,  mortificad  cuanto  en  vosotros  es  terreno:  

fornicación, impureza, pasiones, malos deseos y la codicia, que es una idolatría,  
6 todo lo cual atrae la ira de Dios sobre los rebeldes,  7y que también vosotros  

practicasteis en otro tiempo, cuando vivíais de ese modo. 8Mas ahora, desechad 

1



también vosotros todo esto: cólera, ira, maldad, maledicencia y obscenidades,  

lejos de vuestra boca. 9No os mintáis unos a otros, pues despojados del hombre  

viejo con sus obras, 10os habéis revestido del hombre nuevo, que se va renovando 

hasta alcanzar un conocimiento perfecto, según la imagen de su Creador, 11 donde 

no hay griego y judío; circuncisión e incircuncisión; bárbaro, escita, esclavo,  

libre, sino que Cristo es todo y en todos. 12Revestíos, pues, como elegidos de Dios, 

santos  y  amados,  de  entrañas  de  misericordia,  de  bondad,  humildad,  

mansedumbre,  paciencia, 13soportándoos  unos  a  otros,  y  perdonándoos  

mutuamente,  si  alguno tiene  queja  contra  otro.  Como el  Señor  os  perdonó,  

perdonaos también vosotros. 14Y por encima de todo esto, revestíos del amor, que 

es el broche de la perfección. 15Y que la paz de Cristo reine en vuestros corazones, 

pues a ella habéis sido llamados formando un solo cuerpo. Y sed agradecidos.  
16La  palabra  de  Cristo  habite  en  vosotros  con  toda  su  riqueza;  instruíos  y  

amonestaos con toda sabiduría, cantando a Dios, de corazón y agradecidos,  

salmos, himnos y cánticos inspirados. 17Todo cuanto hagáis, de palabra y de obra, 

hacedlo todo en el nombre del Señor Jesús, dando gracias a Dios Padre por  

medio de él”.

Destinatarios de la Carta

La destinataria de estas palabras es una comunidad en el suroeste de la 
península de Anatolia, en la región de Frigia, ubicada a unos 200 km de Éfeso y 
cerca de Hierápolis y de Laodicea.1 En ella había pueblos de diversas culturas y 
en la región se realizaban cultos orgiásticos. El sincretismo religioso era una 
realidad y una amenaza para los que habían acogido el evangelio. Dado que al 
final del siglo I la ciudad de Colosas ya no estaba poblada2, se debe afirmar que 
la carta fue redactada en la segunda mitad de ese primer siglo. 

Según Col 2,1 los colosenses no han conocido personalmente a Pablo, 
sino sólo a sus colaboradores.  Sin embargo, el  Pablo de la carta se entiende 
responsable de la fe de la comunidad y siente la urgencia de proponer el misterio 
divino en Cristo para disipar la amenaza de la “filosofía” (Col 2,8)  ajena al 
evangelio, probablemente de algún grupo esotérico y sincretista judeocristiano y 
cercano a los cultos paganos de misterios.3 

Ideas centrales

La cita se encuentra en el  tercer capítulo de la división actual,  en una 
sección caracterizada por su estilo parenético. Antes de exhortar a grupos de 

1 Cf. A. PIÑERO, Los Libros del Nuevo Testamento. Traducción y Comentario, Madrid 2021, 
1742-1743.
2 Cf. PIÑERO, Los Libros, 1743.
3 Cf. PIÑERO, Los libros, 1743. Cf. también M. THEOBALD, Der Kolossarbrief, en M. EBNER – 
S. SCHREIBER (Hrsg.), Einleitung in das Neue Testament, Stuttgart 2008, 431-445, 439-441.

2



personas concretas (cf. Col 3,18 – 4,1), el autor lo hace de manera general (cf. Col 
3,1-17).
No hay que olvidar que la parénesis es consecuencia del don recibido. En el 
proemio, el autor ha desarrollado el fundamento cristocéntrico del misterio de la 
salvación (cf.  Col  1,15-20)4 y  ubicado su propio ministerio  y  misión en ese 
contexto (Col 1,24- 2,5). 

¿Quién es Cristo para el autor? En Col 1,15-20 nos encontramos con uno 
de los himnos más bellos del Nuevo Testamento. Allí es descripto como la imagen 
del  Dios  invisible,  el  fundamento  de  creación  entera  y  el  artífice  de  la 
reconciliación.

Pero este himno, leído desde la exhortación que ha sido elegida como 
lema del Domingo de la Palabra de Dios, se puede decir que, para el texto dirigido 
a los creyentes de Colosas, Cristo no sólo es la imagen del Dios invisible (Col 
1,15), sino también la voz y palabra del Dios inefable, pero que ahora se hace voz 
y palabra humana. Así como lo invisible de Dios se deja ver en los rasgos de 
Cristo, también su voz inefable se deja sentir en su voz humana. Cristo es a la vez 
la imagen del Dios invisible y la palabra, la voz humana del Dios que antes habló 
“desde el cielo” a Israel (cf. Dt 4,36-39), pero que ahora lo ha hecho “desde 
abajo”, cara a cara, en su Hijo. 

Cristo es la palabra viva que se dirige incluso a aquellos que no vienen de 
la circuncisión. Cristo es la Palabra del Dios que no distingue entre judío y griego, 
entre varón o mujer, entre libre o esclavo. Se puede decir que para el autor de la  
carta Dios ha “circuncidado en Cristo” (cf. Col 2,11) a los gentiles,5 que por la fe 
y el bautismo ya están resucitados. 

División de la sección 

Podríamos  decir  que  la  primera  parte  del  capítulo  parenético  presenta 
estos elementos:

a) Una memoria del don: los creyentes han resucitado con Cristo (Col 3,1), 
han muerto con él y sus vidas están ocultas con Cristo en Dios (Col 3,3), 
hasta que se manifieste y haga partícipes de su gloria a los creyentes (Col 
3,4).

b) Exhortación, en segunda persona, a la muerte de los vicios: los creyentes 
deben  hacer  morir  todos  aquellos  comportamientos  los  vicios  que  los 
habían caracterizado (Col 3,5-9), antes de haberse revestido del hombre 
nuevo (Col 3,10-11).

c) Exhortación, en segunda persona, a revestirse de las actitudes propias del 
hombre  nuevo:  los  reconciliados  se  caracterizan  por  actitudes  que 

4 Para una presentación pormenorizada y técnica de la estructura de la carta, cf.  THEOBALD, 
Kolossarbrief, 431-433.
5 Cf. THEOBALD, Kolossarbrief, 441.

3



construyen la comunidad (Col 3,12-14) y que tienen su punto culminante 
en el amor (Col 3,14).

d) Doble exhortación,  en tercera persona,  al  imperio de la  paz de Cristo, 
entendida como la vocación a la que han sido llamados, en un solo cuerpo 
(Col 3,15) y, en segundo lugar, a la inhabitación de la Palabra de Cristo 
(Col 3,16), en un contexto de enseñanza y de alabanza litúrgica.

e) Exhortación  final  a  orientar  cristocéntricamente  las  propias  palabras  y 
obras, agradeciendo al Padre por medio de él (Col 3,17).
En esta vida ya resucitada, la exhortación a vivir cristocéntricamente no es 

una imposición o mandamiento externo, sino el despliegue de lo recibido. La 
sección parenética comienza recordándolo y de allí enumera, en primer lugar, los 
vicios y conductas incompatibles con la nueva realidad del hombre nuevo. Pero 
la descripción no se agota en las conductas a evitar,  sino que desemboca en 
aquellas a desplegar.

La condición propia de hombres nuevos que se despojaron del viejo exige, 
ante todo, que se revistan de entrañas de compasión (σπλάγχνα οἰκτιρμοῦ, Col 
3,12).  Las  entrañas  expresan  la  intimidad  profunda  del  ser  humano.  Es  una 
exhortación bella  que está  llena de consecuencias.  No en vano el  influyente 
teólogo alemán J. B. Metz ha afirmado que en la compasión tenemos el “programa 
universal  del  cristianismo”6.  No es  posible  una mística,  una existencia  en el 
Espíritu,  sin  entrañas capaces de sentir  y  padecer  con,  en comunión con las 
fragilidades y angustias ajenas. Es importante destacar que la formulación de la 
carta es paralela a la que se encuentra en el cántico de Zacarías (σπλάγχνα ἐλέους, 
Lc  1,78)  y  que  explica  la  intimidad  misma  de  Dios.  De  las  entrañas  de 
misericordia de Dios brota su plan y visita salvíficos. En la carta, es la misma 
característica que los creyentes resucitados deben tener unos con otros. 

El  autor  no  ignora  las  relaciones  conflictivas  ni  la  fragilidad  de  los 
vínculos.  Supone  que  existen  las  ofensas  y  las  tensiones.  Ante  ellas,  la 
magnanimidad y el  perdón son el  único camino. Por ello,  el  autor exhorta a 
perdonarse unos a otros, así como el Señor los ha perdonado. Es como un eco de 
la oración dominical (cf. Mt 6,12), pero mientras que en ella el fundamento era 
teocéntrico, aquí la exhortación se basa en el perdón recibido del Señor, el Cristo. 
Casi podríamos decir que él es también el primogénito de los que perdonan. 
Quienes viven en él no pueden quedar presos del resentimiento o del rencor.

La carta resume el camino descrito en la exhortación a revestirse del amor, 
de la  ἀγάπη, considerado como el vínculo, el ligamento de la perfección (Col 
3,14). El autor la describe con la misma expresión que ha usado antes cuando 
hablaba de la  unión de la  cabeza y  el  cuerpo que,  por  medio de junturas  y 

6 J.-B.  METZ,  Compassion.  Zu  einem  Weltprogramm  des  Christentums  im  Zeitalter  des  

Pluralismus der Religionen und Kulturen, en ID. - L. KULD - A. WEISBROD (Hrsg.), Compassion 
- Weltprogramm des Christentums. Soziale Verantwortung lernen, Freiburg – Basel – Wien 
2000, 9-18, 13.

4



ligamentos, alcanzan su cohesión. El pensamiento es análogo al que encontramos 
en  relación  con  el  “camino  más  excelente”  que  Pablo  describe  de  manera 
elocuente en el himno al amor (cf. 1Co 12,31 – 13,13). 

Sólo así  el  autor  puede concluir  deseando que tanto la  paz y como la 
palabra de Cristo se arraiguen profundamente en cada uno de los creyentes. En 
relación con la expresión “palabra de Cristo”, es sugestivo el empleo del verbo 
ἐνοικέω, “habitar en”. La palabra de Cristo no es el oráculo inapelable desde 
arriba, que se escucha y al que sólo hay que obedecer, sino la voz que se acoge y 
que entra en diálogo y comunión, que se “instala” en la existencia mismo. Es un 
verbo que tiene una fuerte connotación física. En la traducción griega de la Biblia, 
es un verbo que aparece fundamentalmente en el libro del profeta Isaías para 
designar a los habitantes de un lugar como, por ejemplo, Jerusalén (cf. Is 22,21). 
El creyente es pues, habitado por la Palabra de Cristo.

Si el famoso himno joánico contempla al logos que se hizo carne y que 
puso su tienda entre las tiendas de los hombres (cf. Jn 1,14) y expresa su carácter 
temporal  a  través  del  verbo  σκηνόω,  el  texto  deuteropaulino  alude  a  una 
inhabitación  y  a  una  presencia  de  la  palabra  que  podríamos  definir  como 
permanentes. La idea de poner la tienda lleva implícita la consecuencia de que, 
en algún momento, se deberá levantar otra vez. La tienda es transitaria, como la 
ha sido la existencia histórica del logos hecho carne. El sentido de habitar, en 
cambio, dice relación con la idea de una morada permanente. Todo ello se concreta 
no sólo en relación con la enseñanza y la instrucción, sino también con la alabanza 
litúrgica. La palabra se acoge, se aprende y se celebra. La palabra habita en la 
medida en que la alabanza se hace forma de la existencia.

El  Pablo  de  la  carta,  sin  embargo,  no  identifica  esta  situación  con  el 
eschaton, sino que contempla la humanamente abrumadora misión pendiente y, 
en este sentido, además de la exhortación a ser agradecidos, el apóstol implora 
que los creyentes oren para que se les abra “una puerta a la Palabra” (Col 4,3) y 
el misterio de Cristo pueda seguir siendo proclamado. Los creyentes habitados 
por  la  Palabra  interceden  para  que  esa  Palabra  de  Cristo  habite  también  en 
aquellos que no han recibido el Evangelio de Cristo.

En  esta  última  invitación  del  Pablo  encadenado  de  la  carta  podemos 
contemplar el imperativo misionero de toda la Iglesia. Ser habitados por la Palabra 
no se agota en el gozo del encuentro y de esa presencia, sino que supone el espíritu 
inquieto hasta que esa Palabra habite también en todos. La Palabra se acoge para 

transmitirla.

5


