
9

PER UNA PAROLA DI SAPIENZA (Sap 18,14-16)

di Adrian Graffy

«Quando il silenzio pacifico avvolgeva tutto e la notte aveva già percorso metà  

del suo rapido corso, dal cielo, dal trono regale, balzò la tua Parola onnipotente 

come un guerriero severo nel cuore della terra condannata. Portando il  tuo  

comando  inequivocabile  come  una  spada  affilata,  esso  si  fermò  e  riempì  

l’universo di morte; pur rimanendo sulla terra, toccò il cielo» (18:14-16)

In questa settima Domenica della Parola riflettiamo a partire da un libro 
biblico di confine tra cultura ebraica e cultura greca, che è poco conosciuto nella 
Chiesa e nella società: il libro della Sapienza. Due versetti del libro della Sapienza 
(18,14-15a), la Sapienza di Salomone, sono presenti nella liturgia cattolica nei 
giorni dopo Natale, in particolare come «antifona d’ingresso» per la Messa della 
seconda domenica di Natale.

Anche se logos e dabar non compaiono in Genesi 1, è importante ricordare 
che il primo atto di Dio è quello di parlare, di pronunciare la Parola. Genesi 1,1 
fornisce il titolo «In principio Dio creò il cielo e la terra». Genesi 1,2 ci offre una 
descrizione del caos pre-creazione,  con il  «vuoto informe», le «tenebre» e il 
«vento impetuoso». È solo nel versetto 3 che Dio inizia ad agire, creando con il 
potere della sua parola. La Parola libera la realtà dal caos, portando luce e vita.

Il potere della parola viene celebrato nuovamente nelle ultime righe del 
Secondo Isaia. Come in Sapienza 18, Isaia 55:10-11 parla della discesa della 
Parola: “Come la pioggia e la neve scendono (yarad) dal cielo e non ritornano 
prima di aver irrigato la terra... così è della parola che esce dalla mia bocca (ken 

yihyeh debari asher yetse mippi)”. Egli continua: “Essa non ritorna a me senza 
aver compiuto il mio disegno e realizzato ciò per cui è stata mandata”.

Il Libro della Sapienza, scritto probabilmente nel II o I secolo a.C., fu 
composto in greco in Egitto ed è attribuito a Salomone, ricordato per la sua 
saggezza e la sua raccolta di detti saggi. [La sua saggezza «superava la saggezza 
di  tutti  i  figli  dell’Oriente  e  tutta  la  saggezza dell’Egitto».  (1  Re 5:10)  Egli 
«compose tremila proverbi» (v. 10), alcuni dei quali senza dubbio trovarono posto 
nel libro dei Proverbi].
Il contesto è l’ostilità e la persecuzione degli ebrei di Alessandria da parte dei 
Tolomei, governatori dell’Egitto dopo il crollo dell’impero di Alessandro Magno. 
L’autore della Sapienza, che si ritiene fosse un ebreo di cultura ellenistica nato e 
educato fuori dalla Palestina, è ispirato dalla figura leggendaria di Salomone. Egli 
contrappone la saggezza del giudaismo alla violenza dei pagani. Nel capitolo 9 
l’autore mette nel cuore e sulle labbra di Salomone una preghiera per la saggezza: 
«Concedimi la Saggezza che condivide il tuo trono» (v. 4). Il libro nel suo insieme 



10

è scritto per gli ebrei perseguitati in Egitto e forse tentati di abbracciare i costumi 
pagani.

La parte finale del libro, dai capitoli 10 al 19, ripercorre la presenza della 
Sapienza nella storia di Israele, a partire dal «primo uomo» (10,1). Il testo fa 
riferimento in modo velato a Noè, Giacobbe, Giuseppe e Mosè «il  servo del 
Signore» (10,16). I loro nomi non compaiono nel testo.

Un  midrash  sulla  storia  dell’Esodo,  la  cui  rilevanza  per  la  situazione 
contemporanea degli ebrei ad Alessandria è evidente, inizia nel versetto 10:15. 
Recita: «La saggezza liberò un popolo santo, una razza irreprensibile, da una 
nazione  di  oppressori».  La  rivisitazione  della  storia  è  guidata  dal  seguente 
principio per comprendere l’azione di Dio: «Così ciò che era servito a punire i 
loro nemici divenne per loro un beneficio nelle loro difficoltà». » (11:5) Seguono 
diverse «antitesi», esempi di come funziona il principio di comprensione.

La  prima  antitesi  (11:6-8)  contrappone  l’acqua  trasformata  in  sangue 
come prima piaga contro l’Egitto in Esodo 7 con la fornitura di acqua al popolo 
nel deserto in Esodo 17:5-6. Le antitesi sono interrotte da diverse digressioni, tra 
cui una meditazione sulla «moderazione» e sulla «gentilezza» di Dio, poiché Dio 
è  «amante  della  vita»  (philopsychos)  (11:26).  La  sovranità  di  Dio  lo  rende 
«indulgente verso tutti» (12:16). Un’ulteriore lunga digressione sul culto degli 
idoli raggiunge il suo culmine con la satira del taglialegna, che crea un idolo da 
un pezzo di legno avanzato dalla fabbricazione di mobili (13:11-14).

Un’antitesi successiva considera la piaga delle tenebre inflitta all’Egitto e 
la contrappone alla colonna di fuoco che guidava il popolo nel suo cammino 
(18:3-4).

Segue poi la considerazione dell’ultima piaga, la morte dei primogeniti 
d’Egitto e la fuga del popolo. In 18:5 l’autore ricorda il decreto di genocidio dei 
maschi d’Israele riportato in Esodo 1 e il salvataggio del bambino Mosè: «Poiché 
avevano deciso di uccidere i bambini dei santi, e poiché di quelli esposti solo un 
bambino era stato salvato, tu li hai puniti portando via la loro moltitudine di 
bambini e distruggendoli tutti nelle acque selvagge» (v. 5). La seconda metà del 
versetto combina la decima piaga, il massacro dei primogeniti d’Egitto, con il 
disastro del Mar Rosso.

Segue  poi  un’elaborazione  poetica  della  notte  della  Pasqua.  Il  popolo 
attende  «la  salvezza  dei  giusti  e  la  rovina  dei  nemici»  (v.  7).  Il  principio 
ermeneutico annunciato in precedenza si ripete anche qui: lo stesso mezzo con cui 
il popolo viene salvato porta la rovina ai nemici. Il Mar Rosso è la via di fuga per 
il popolo e una trappola per i suoi nemici.

Alcuni versetti si concentrano sul lamento del popolo d’Egitto che piange 
la morte dei propri primogeniti (v. 10). «Schiavi e padroni», «popolani e re» 
hanno  sofferto  allo  stesso  modo  (v.  11).  Non  c’erano  abbastanza  vivi  per 
seppellire i morti. I seguaci degli idoli devono ora riconoscere che «questo popolo 
è figlio di Dio» (theou huion laon einai) (v. 13).



11

E così in 18,14-15: «Quando un silenzio pacifico avvolse tutto e la notte 
aveva già percorso metà del suo rapido corso, dal cielo, dal trono regale, balzò la 
tua  Parola  onnipotente  come  un  guerriero  severo  nel  cuore  della  terra 
condannata». La Parola arriva di notte, perché il Signore aveva detto al Faraone: 
«A mezzanotte  passerò  attraverso  l’Egitto»  (Esodo 11,4).  L’adempimento  di 
queste parole si trova in Esodo 12,29: «A mezzanotte il  Signore colpì tutti  i 
primogeniti nel paese d’Egitto: dal primogenito di Faraone fino al primogenito di 
Gomer, tutti i primogeniti nel paese d’Egitto». (Esodo 11,4). L’adempimento di 
queste parole si trova in Esodo 12,29: «A mezzanotte il  Signore colpì tutti  i 
primogeniti nel paese d’Egitto: dal primogenito del Faraone, che siede sul suo 
trono, al primogenito del prigioniero nella cella sotterranea, e al primogenito di 
tutto il bestiame».

In Sapienza 18:15 il Verbo (logos) è descritto come «onnipotente» (ho 

pantodynamos sou logos). Questo Verbo potente «pur stando sulla terra, tocca il 
cielo» (18:16). Possiamo collegare questo concetto alla potente parola di Dio in 
Genesi 1 e alla parola efficace di Isaia 55? Questa Parola è anche un «guerriero» 
(polemistes), che porta la morte a una terra condannata. Questo uso del logos nel 
libro della Sapienza deve essere messo a confronto con il versetto precedente «la 
tua Parola, Signore, che guarisce tutto» (ho sos, kyrie, logos ho pantas iomenos) 
in 16:12. Per il Signore, come chiarisce il versetto seguente, «detiene il potere 
della vita e della morte» (su gar zoes kai thanatou exousian echeis) (16:13).

Il  capitolo  finale  della  Sapienza  celebra  in  modo  esuberante 
l’attraversamento del Mare (capitolo 19). Per gli Egiziani questa è la punizione 
finale (v. 4), mentre «tutta la creazione» viene ricreata a beneficio di coloro che 
stanno fuggendo (v. 6). «Erano come cavalli al pascolo, saltellavano come agnelli, 
cantando le tue lodi, Signore, loro liberatore (v. 9).

Che  cosa  dobbiamo  pensare  della  “Parola”  presentata  nel  libro  della 
Sapienza? Essa ha il potere di Dio sulla morte e sulla vita.

La  scelta  di  18,14-15a  per  la  liturgia  del  Natale  potrebbe  essere  stata 
dettata dal “silenzio pacifico” della notte. I pastori «che vegliavano di notte» 
(Luca  2,8)  erano  terrorizzati  dall’«angelo  del  Signore»  e  dalla  «gloria  del 
Signore». Questo primo annuncio del Vangelo (2,10), ricordato nella lettura del 
Vangelo della Messa della Notte di Natale, è una presentazione positiva della 
Parola onnipotente in Sapienza 18,15.

L’attività primaria della Parola è quella di “balzare” giù dal trono reale. 
Gli Atti usano lo stesso verbo dinamico hallomai (aoristo helato) in riferimento a 
due zoppi guariti in 3,8 e 14,10. (Vedi anche Isaia 35,6 e gli zoppi che saltano 
come cervi). Questo Verbo, che porta la morte alla terra condannata, è anche il 
Verbo di Dio capace di portare la vita (16,13). 

L’uso  di  questo  testo  a  Natale  è  sicuramente  dovuto  anche  al  suo 
“scendere” (helato). In questo si affianca a Giovanni 1,14 e Colossesi 3,16, due 
usi significativi del logos in riferimento a Cristo. Da Giovanni: «Il Verbo (ho 



12

logos) si fece carne e venne ad abitare (eskenosen) tra noi». E da Paolo: «La parola 
di Cristo (ho logos tou Christou) abiti (enoikeito) tra voi».

Il Verbo, che in una notte visita la terra in Sapienza 18,15 per infliggere 
una punizione,  in  Cristo  viene  a  vivere  e  a  rimanere  tra  noi  come presenza 
vivificante.  E quello che conta è che tante parole nella Bibbia ebraica/Primo 
Testamento e nel Nuovo Testamento sono capaci di dare la vita, facendo riflettere 
chiunque sulla necessità di aprirsi ogni giorno al bene proprio insieme a quello 
degli altri.


