PER UNA PAROLA DI SAPIENZA (Sap 18,14-16)

di Adrian Graffy

«Quando il silenzio pacifico avvolgeva tutto e la notte aveva gia percorso meta
del suo rapido corso, dal cielo, dal trono regale, balzo la tua Parola onnipotente
come un guerriero severo nel cuore della terra condannata. Portando il tuo
comando inequivocabile come una spada affilata, esso si fermo e riempi
["universo di morte; pur rimanendo sulla terra, tocco il cielo» (18:14-16)

In questa settima Domenica della Parola riflettiamo a partire da un libro
biblico di confine tra cultura ebraica e cultura greca, che € poco conosciuto nella
Chiesa e nella societa: il libro della Sapienza. Due versetti del libro della Sapienza
(18,14-15a), la Sapienza di Salomone, sono presenti nella liturgia cattolica nei
giorni dopo Natale, in particolare come «antifona d’ingresso» per la Messa della
seconda domenica di Natale.

Anche se logos e dabar non compaiono in Genesi 1, ¢ importante ricordare
che il primo atto di Dio ¢ quello di parlare, di pronunciare la Parola. Genesi 1,1
fornisce il titolo «In principio Dio creo il cielo e la terra». Genesi 1,2 ci offre una
descrizione del caos pre-creazione, con il «vuoto informey, le «tenebre» e il
«vento impetuosox. E solo nel versetto 3 che Dio inizia ad agire, creando con il
potere della sua parola. La Parola libera la realta dal caos, portando luce e vita.

Il potere della parola viene celebrato nuovamente nelle ultime righe del
Secondo Isaia. Come in Sapienza 18, Isaia 55:10-11 parla della discesa della
Parola: “Come la pioggia e la neve scendono (yarad) dal cielo e non ritornano
prima di aver irrigato la terra... cosi ¢ della parola che esce dalla mia bocca (ken
yvihyeh debari asher yetse mippi)”. Egli continua: “Essa non ritorna a me senza
aver compiuto il mio disegno e realizzato cid per cui ¢ stata mandata”.

Il Libro della Sapienza, scritto probabilmente nel II o I secolo a.C., fu
composto in greco in Egitto ed ¢ attribuito a Salomone, ricordato per la sua
saggezza e la sua raccolta di detti saggi. [La sua saggezza «superava la saggezza
di tutti 1 figli dell’Oriente e tutta la saggezza dell’Egitto». (1 Re 5:10) Egli
«compose tremila proverbi» (v. 10), alcuni dei quali senza dubbio trovarono posto
nel libro dei Proverbi].

Il contesto ¢ ’ostilita e la persecuzione degli ebrei di Alessandria da parte dei
Tolomei, governatori dell’Egitto dopo il crollo dell’impero di Alessandro Magno.
L’autore della Sapienza, che si ritiene fosse un ebreo di cultura ellenistica nato e
educato fuori dalla Palestina, ¢ ispirato dalla figura leggendaria di Salomone. Egli
contrappone la saggezza del giudaismo alla violenza dei pagani. Nel capitolo 9
I’autore mette nel cuore e sulle labbra di Salomone una preghiera per la saggezza:
«Concedimi la Saggezza che condivide il tuo trono» (v. 4). Il libro nel suo insieme

9



¢ scritto per gli ebrei perseguitati in Egitto e forse tentati di abbracciare 1 costumi
pagani.

La parte finale del libro, dai capitoli 10 al 19, ripercorre la presenza della
Sapienza nella storia di Israele, a partire dal «primo uomo» (10,1). Il testo fa
riferimento in modo velato a No¢, Giacobbe, Giuseppe ¢ Mos¢ «il servo del
Signore» (10,16). I loro nomi non compaiono nel testo.

Un midrash sulla storia dell’Esodo, la cui rilevanza per la situazione
contemporanea degli ebrei ad Alessandria ¢ evidente, inizia nel versetto 10:15.
Recita: «La saggezza liberdo un popolo santo, una razza irreprensibile, da una
nazione di oppressori». La rivisitazione della storia ¢ guidata dal seguente
principio per comprendere 1’azione di Dio: «Cosi cio che era servito a punire 1
loro nemici divenne per loro un beneficio nelle loro difficoltay. » (11:5) Seguono
diverse «antitesi», esempi di come funziona il principio di comprensione.

La prima antitesi (11:6-8) contrappone 1’acqua trasformata in sangue
come prima piaga contro 1I’Egitto in Esodo 7 con la fornitura di acqua al popolo
nel deserto in Esodo 17:5-6. Le antitesi sono interrotte da diverse digressioni, tra
cui una meditazione sulla «moderazione» e sulla «gentilezza» di Dio, poiché Dio
¢ «amante della vitay (philopsychos) (11:26). La sovranita di Dio lo rende
«indulgente verso tutti» (12:16). Un’ulteriore lunga digressione sul culto degli
idoli raggiunge il suo culmine con la satira del taglialegna, che crea un idolo da
un pezzo di legno avanzato dalla fabbricazione di mobili (13:11-14).

Un’antitesi successiva considera la piaga delle tenebre inflitta all’Egitto e
la contrappone alla colonna di fuoco che guidava il popolo nel suo cammino
(18:3-4).

Segue poi la considerazione dell’ultima piaga, la morte dei primogeniti
d’Egitto e la fuga del popolo. In 18:5 I’autore ricorda il decreto di genocidio dei
maschi d’Israele riportato in Esodo 1 e il salvataggio del bambino Mose¢: «Poiché
avevano deciso di uccidere 1 bambini dei santi, e poiché di quelli esposti solo un
bambino era stato salvato, tu li hai puniti portando via la loro moltitudine di
bambini e distruggendoli tutti nelle acque selvagge» (v. 5). La seconda meta del
versetto combina la decima piaga, il massacro dei primogeniti d’Egitto, con il
disastro del Mar Rosso.

Segue poi un’elaborazione poetica della notte della Pasqua. Il popolo
attende «la salvezza dei giusti e la rovina dei nemici» (v. 7). Il principio
ermeneutico annunciato in precedenza si ripete anche qui: lo stesso mezzo con cui
il popolo viene salvato porta la rovina ai nemici. Il Mar Rosso ¢ la via di fuga per
il popolo e una trappola per 1 suoi nemici.

Alcuni versetti si concentrano sul lamento del popolo d’Egitto che piange
la morte dei propri primogeniti (v. 10). «Schiavi e padroni», «popolani e re»
hanno sofferto allo stesso modo (v. 11). Non c’erano abbastanza vivi per
seppellire i morti. I seguaci degli idoli devono ora riconoscere che «questo popolo
¢ figlio di Dio» (theou huion laon einai) (v. 13).

10



E cosi in 18,14-15: «Quando un silenzio pacifico avvolse tutto e la notte
aveva gia percorso meta del suo rapido corso, dal cielo, dal trono regale, balzo la
tua Parola onnipotente come un guerriero severo nel cuore della terra
condannatay. La Parola arriva di notte, perché il Signore aveva detto al Faraone:
«A mezzanotte passero attraverso I’Egitto» (Esodo 11,4). L’adempimento di
queste parole si trova in Esodo 12,29: «A mezzanotte il Signore colpi tutti 1
primogeniti nel paese d’Egitto: dal primogenito di Faraone fino al primogenito di
Gomer, tutti 1 primogeniti nel paese d’Egitto». (Esodo 11,4). L’adempimento di
queste parole si trova in Esodo 12,29: «A mezzanotte 1l Signore colpi tutti 1
primogeniti nel paese d’Egitto: dal primogenito del Faraone, che siede sul suo
trono, al primogenito del prigioniero nella cella sotterranea, e al primogenito di
tutto il bestiamey.

In Sapienza 18:15 il Verbo (logos) ¢ descritto come «onnipotente» (ho
pantodynamos sou logos). Questo Verbo potente «pur stando sulla terra, tocca il
cielo» (18:16). Possiamo collegare questo concetto alla potente parola di Dio in
Genesi 1 e alla parola efficace di Isaia 55? Questa Parola ¢ anche un «guerriero»
(polemistes), che porta la morte a una terra condannata. Questo uso del /ogos nel
libro della Sapienza deve essere messo a confronto con il versetto precedente «la
tua Parola, Signore, che guarisce tutto» (ko sos, kyrie, logos ho pantas iomenos)
in 16:12. Per il Signore, come chiarisce il versetto seguente, «detiene il potere
della vita e della morte» (su gar zoes kai thanatou exousian echeis) (16:13).

Il capitolo finale della Sapienza celebra in modo esuberante
’attraversamento del Mare (capitolo 19). Per gli Egiziani questa ¢ la punizione
finale (v. 4), mentre «tutta la creazione» viene ricreata a beneficio di coloro che
stanno fuggendo (v. 6). «Erano come cavalli al pascolo, saltellavano come agnelli,
cantando le tue lodi, Signore, loro liberatore (v. 9).

Che cosa dobbiamo pensare della “Parola” presentata nel libro della
Sapienza? Essa ha il potere di Dio sulla morte e sulla vita.

La scelta di 18,14-15a per la liturgia del Natale potrebbe essere stata
dettata dal “silenzio pacifico” della notte. I pastori «che vegliavano di notte»
(Luca 2,8) erano terrorizzati dall’«angelo del Signore» e dalla «gloria del
Signore». Questo primo annuncio del Vangelo (2,10), ricordato nella lettura del
Vangelo della Messa della Notte di Natale, ¢ una presentazione positiva della
Parola onnipotente in Sapienza 18,15.

L’attivita primaria della Parola ¢ quella di “balzare” giu dal trono reale.
Gli Atti usano lo stesso verbo dinamico hallomai (aoristo helato) in riferimento a
due zoppi guariti in 3,8 e 14,10. (Vedi anche Isaia 35,6 e gli zoppi che saltano
come cervi). Questo Verbo, che porta la morte alla terra condannata, ¢ anche il
Verbo di Dio capace di portare la vita (16,13).

L’uso di questo testo a Natale ¢ sicuramente dovuto anche al suo
“scendere” (helato). In questo si affianca a Giovanni 1,14 e Colossesi 3,16, due
usi significativi del logos in riferimento a Cristo. Da Giovanni: «Il Verbo (4o

11



logos) si fece carne e venne ad abitare (eskenosen) tra noi». E da Paolo: «La parola
di Cristo (ho logos tou Christou) abiti (enoikeito) tra voi».

Il Verbo, che in una notte visita la terra in Sapienza 18,15 per infliggere
una punizione, in Cristo viene a vivere € a rimanere tra noi come presenza
vivificante. E quello che conta ¢ che tante parole nella Bibbia ebraica/Primo
Testamento e nel Nuovo Testamento sono capaci di dare la vita, facendo riflettere
chiunque sulla necessita di aprirsi ogni giorno al bene proprio insieme a quello
degli altri.

12



