
13

POUR UNE PAROLE DE SAGESSE (Sag 18:14-16)

par Adrian Graffy

«Quand le silence paisible enveloppait tout, et que la nuit avait parcouru la moitié  

de son rapide cours, du haut des cieux, du trône royal, ta Parole toute-puissante  

bondit comme un guerrier sévère au cœur de la terre condamnée. Portant ton  

ordre  sans  ambiguïté  comme une  épée  tranchante,  elle  se  dressa  et  remplit  

l’univers de mort ; bien que se tenant sur la terre, elle toucha le ciel» (18, 14-
16).

En ce septième dimanche de la Parole, nous réfléchissons à partir d’un 
livre biblique à la frontière entre la culture juive et la culture grecque, peu connu 
dans l’Église et dans la société: le livre de la Sagesse. Deux versets du livre de la 
Sagesse (18 :14-15a), la Sagesse de Salomon, figurent dans la liturgie catholique 
les jours suivant Noël, en particulier comme «antienne d’entrée» pour la messe 
du deuxième dimanche de Noël.

Même si les mots logos et dabar n’apparaissent pas dans Genèse 1, il est 
important de rappeler que le premier acte de Dieu est de parler, de prononcer la 
Parole. Genèse 1:1 donne le titre «Au commencement, Dieu créa le ciel et la 
terre». Genèse 1 :2 nous donne une description du chaos pré-créationnel, avec le 
«vide informe », les «ténèbres» et le «vent puissant». Ce n’est qu’au verset 3 que 
Dieu commence à agir, créant par la puissance de sa parole. La Parole libère la 
réalité du chaos, apportant la lumière et la vie.

La puissance de la parole est à nouveau célébrée dans les dernières lignes 
du Second Isaïe. Comme dans Sagesse 18, Isaïe 55:10-11 parle de la descente de 
la Parole : «Comme la pluie et la neige descendent (yarad) du ciel et ne reviennent 
pas avant d’avoir arrosé la terre... ainsi en est-il de la parole qui sort de ma bouche 
(ken yihyeh debari asher yetse mippi)». Il poursuit: «Elle ne revient pas à moi 
sans avoir accompli ma volonté et réalisé ce pour quoi elle a été envoyée».

Le Livre de la Sagesse, probablement écrit au IIe ou Ier siècle avant J.-C., 
a été composé en grec en Égypte et est attribué à Salomon, connu pour sa sagesse 
et sa collection de paroles pleines de sagesse. [Sa sagesse «surpassait la sagesse 
de tous les fils de l’Orient et toute la sagesse de l’Égypte». (1 Rois 5:10) Il 
«composa trois mille proverbes» (v. 10), dont certains ont sans doute trouvé leur 
place dans le livre des Proverbes. 

Le  contexte  est  celui  de  l’hostilité  et  de  la  persécution  des  Juifs 
d’Alexandrie par les Ptolémées, souverains d’Égypte après l’effondrement de 
l’empire d’Alexandre le Grand. L’auteur du livre de la Sagesse, que l’on pense 
être un Juif de culture hellénistique né et éduqué hors de Palestine, s’inspire de la 
figure légendaire de Salomon. Il oppose la sagesse du judaïsme à la violence des 



14

païens. Au chapitre 9, l’auteur met dans le cœur et sur les lèvres de Salomon une 
prière pour la  sagesse:  «Donne-moi la  sagesse qui partage ton trône» (v.  4). 
L’ensemble du livre est écrit à l’intention des Juifs persécutés en Égypte et peut-
être tentés d’embrasser les coutumes païennes.

La dernière partie du livre, les chapitres 10 à 19, retrace la présence de la 
Sagesse dans l’histoire d’Israël, depuis le «premier homme» (10 :1). Le texte fait 
allusion de manière cryptique à Noé, Jacob, Joseph et Moïse, «le serviteur du 
Seigneur» (10 :16). Leurs noms n’apparaissent pas dans le texte.

Un midrash sur l’histoire de l’Exode, dont la pertinence par rapport à la 
situation contemporaine des Juifs d’Alexandrie est évidente, commence au verset 
10:15. Il dit: «La Sagesse a délivré un peuple saint, une race irréprochable, d’une 
nation d’oppresseurs». La narration de l’histoire est guidée par le principe suivant 
pour comprendre l’action de Dieu: «Ainsi, ce qui avait servi à punir leurs ennemis 
leur est devenu profitable dans leurs malheurs» (11:5). Plusieurs «antithèses» 
suivent, illustrant la manière dont fonctionne ce principe de compréhension.

La  première  antithèse  (11:6-8)  oppose  l’eau  changée  en  sang  comme 
premier fléau contre l’Égypte dans Exode 7 à l’approvisionnement en eau du 
peuple dans le désert dans Exode 17:5-6. Les antithèses sont interrompues par 
plusieurs digressions, parmi lesquelles une méditation sur la «modération» et la 
«bonté» de Dieu, car Dieu est «amoureux de la vie» (philopsychos) (11:26). La 
souveraineté de Dieu le rend «indulgent envers tous» (12:16). Une autre longue 
digression sur le culte des idoles atteint son apogée avec la satire du bûcheron, qui 
fabrique une idole à partir d’un morceau de bois restant après avoir fabriqué des 
meubles (13:11-14).

Une antithèse ultérieure examine le fléau des ténèbres infligé à l’Égypte et 
le compare à la colonne de feu qui guidait le peuple sur son chemin (18:3-4).

Vient  ensuite  l’examen  du  dernier  fléau,  la  mort  des  premiers-nés 
d’Égypte et la fuite du peuple. En 18:5, l’auteur rappelle le décret de génocide des 
hommes  d’Israël  rapporté  dans  Exode  1,  et  le  sauvetage  de  l’enfant  Moïse: 
«Comme ils avaient décidé de tuer les enfants des saints, et que parmi ceux qui 
avaient été exposés, un seul enfant avait été sauvé, tu les as punis en emportant 
leur horde d’enfants et en les détruisant tous dans les eaux sauvages» (v. 5). La 
seconde moitié du verset combine la dixième plaie, le massacre des premiers-nés 
d’Égypte, avec le désastre de la mer Rouge.

Vient ensuite une description poétique de la nuit de la Pâque. Le peuple 
attend  «le  salut  des  justes  et  la  ruine  de  l’ennemi»  (v.  7).  Le  principe 
herméneutique annoncé précédemment se retrouve ici : le même moyen qui sauve 
le peuple apporte le désastre à l’ennemi. La mer Rouge est une voie de sortie pour 
le peuple et un piège pour ses ennemis.

Quelques versets se concentrent sur les lamentations du peuple d’Égypte 
qui pleure la mort de ses premiers-nés (v. 10). «Esclaves et maîtres», «roturiers et 
rois», ont souffert de la même manière (v. 11). Il n’y avait pas assez de vivants 



15

pour enterrer les morts. Les adorateurs d’idoles doivent désormais reconnaître que 
« ce peuple est le peuple de Dieu» (theou huion laon einai) (v. 13).

Et ainsi, en 18:14-15 : «Quand un silence paisible enveloppa tout, et que 
la nuit eut parcouru la moitié de son rapide cours, du haut des cieux, du trône 
royal, ta Parole toute-puissante bondit comme un guerrier sévère au cœur de la 
terre condamnée». La Parole arrive pendant la nuit, car le Seigneur avait dit au 
Pharaon:  «À  minuit,  je  passerai  à  travers  l’Égypte»  (Exode  11:4). 
L’accomplissement de ces paroles se trouve dans Exode 12:29: «À minuit, le 
Seigneur frappa tous les premiers-nés du pays d’Égypte, depuis le premier-né du 
Pharaon, qui siège sur son trône, jusqu’au premier-né du prisonnier dans la fosse, 
et le premier-né de tout le bétail».

Dans Sagesse 18:15, le Verbe (logos) est décrit comme « tout-puissant » 
(ho pantodynamos sou logos). Ce Verbe puissant « bien que debout sur la terre, 
touche le ciel » (18:16). Pouvons-nous relier cela au mot puissant de Dieu dans 
Genèse 1 et au mot efficace d’Isaïe 55? Cette Parole est également un «guerrier» 
(polemistes), apportant la mort à une terre condamnée. Cette utilisation du logos 

dans le livre de la Sagesse doit être mise en parallèle avec le verset précédent «ta 
Parole, Seigneur, qui guérit tout» (ho sos, kyrie, logos ho pantas iomenos) dans 
16:12. Car le Seigneur, comme le précise le verset suivant, «détient le pouvoir de 
la vie et de la mort» (su gar zoes kai thanatou exousian echeis) (16:13). 

Le  dernier  chapitre  de  la  Sagesse  célèbre  de  manière  exubérante  la 
traversée de la mer (chapitre 19). Pour les Égyptiens, c’est le châtiment final (v. 
4), tandis que « toute la création » est recréée au profit de ceux qui s’échappent 
(v. 6). « Ils étaient comme des chevaux au pâturage, ils bondissaient comme des 
agneaux, chantant tes louanges, Seigneur, leur libérateur (v. 9).

Que devons-nous penser de la « Parole » telle qu’elle est présentée dans le 
livre de la Sagesse ? Elle a le pouvoir de Dieu pour la mort et pour la vie.

Le choix de 18:14-15a pour la liturgie de Noël a peut-être été motivé par 
le «silence paisible» de la nuit. Les bergers « qui veillaient pendant la nuit» (Luc 
2, 8) ont été terrifiés par «l’ange du Seigneur» et «la gloire du Seigneur». Cette 
première annonce de l’Évangile (2,10), rappelée dans la lecture de l’Évangile de 
la messe de Noël, est une présentation positive de la Parole toute-puissante dans 
Sagesse 18,15.

L’activité principale de la Parole est de « sauter » du trône royal.  Les 
Actes utilisent le même verbe dynamique hallomai (aoriste helato) en référence à 
deux  boiteux  guéris  dans  3:8  et  14:10.  (cf.  aussi  Isaïe  35:6  et  les  boiteux 
bondissant  comme  des  cerfs).  Cette  Parole,  qui  apporte  la  mort  à  la  terre 
condamnée,  est  aussi  la  Parole  de  Dieu  capable  d’apporter  la  vie  (16:13). 
L’utilisation de ce texte à Noël est certainement due à sa « descente » (helato). En 
cela, il s’inscrit dans la lignée de Jean 1:14 et Colossiens 3:16, deux utilisations 
significatives du  logos en référence au Christ.  D’après Jean:  «La Parole (ho 

logos) s’est faite chair et a dressé sa tente (eskenosen) parmi nous». Et, d’après 



16

Paul:  «Que  la  parole  du  Christ  (ho  logos  tou  Christou)  fasse  sa  demeure 
(enoikeito) parmi vous».

La Parole, qui, dans la Sagesse 18:15, visite la terre une nuit pour infliger 
un châtiment, vient dans le Christ pour vivre et demeurer parmi nous comme une 
présence vivifiante. Ce qui importe, c’est que de nombreux mots de la Bible 
hébraïque/du  Premier  Testament  et  du  Nouveau  Testament  sont  capables  de 
donner la vie, en incitant chacun à réfléchir à la nécessité de s’ouvrir chaque jour 
au bien, tant pour soi-même que pour les autres.


