POUR UNE PAROLE DE SAGESSE (Sag 18:14-16)

par Adrian Graffy

«Quand le silence paisible enveloppait tout, et que la nuit avait parcouru la moitié
de son rapide cours, du haut des cieux, du trone royal, ta Parole toute-puissante
bondit comme un guerrier sévere au ceeur de la terre condamnée. Portant ton
ordre sans ambiguité comme une épée tranchante, elle se dressa et remplit
["univers de mort ; bien que se tenant sur la terre, elle toucha le ciely (18, 14-

16).

En ce septieme dimanche de la Parole, nous réfléchissons a partir d’un
livre biblique a la frontiére entre la culture juive et la culture grecque, peu connu
dans 1’Eglise et dans la société: le livre de la Sagesse. Deux versets du livre de la
Sagesse (18 :14-15a), la Sagesse de Salomon, figurent dans la liturgie catholique
les jours suivant Noél, en particulier comme «antienne d’entrée» pour la messe
du deuxiéme dimanche de Noél.

Méme si les mots logos et dabar n’apparaissent pas dans Genése 1, il est
important de rappeler que le premier acte de Dieu est de parler, de prononcer la
Parole. Genése 1:1 donne le titre «Au commencement, Dieu créa le ciel et la
terre». Genese 1 :2 nous donne une description du chaos pré-créationnel, avec le
«vide informe », les «ténébresy» et le «vent puissant». Ce n’est qu’au verset 3 que
Dieu commence a agir, créant par la puissance de sa parole. La Parole libére la
réalité du chaos, apportant la lumiere et la vie.

La puissance de la parole est a nouveau célébrée dans les dernieres lignes
du Second Isaie. Comme dans Sagesse 18, Isaie 55:10-11 parle de la descente de
la Parole : «Comme la pluie et la neige descendent (yarad) du ciel et ne reviennent
pas avant d’avoir arros¢ la terre... ainsi en est-il de la parole qui sort de ma bouche
(ken yihyeh debari asher yetse mippi)». 1l poursuit: «Elle ne revient pas a moi
sans avoir accompli ma volonté et réalisé ce pour quoi elle a ét€ envoyeéey.

Le Livre de la Sagesse, probablement écrit au Ile ou ler siecle avant J.-C.,
a été composé en grec en Egypte et est attribué a Salomon, connu pour sa sagesse
et sa collection de paroles pleines de sagesse. [Sa sagesse «surpassait la sagesse
de tous les fils de 1’Orient et toute la sagesse de I’Egypte». (I Rois 5:10) Il
«composa trois mille proverbes» (v. 10), dont certains ont sans doute trouvé leur
place dans le livre des Proverbes.

Le contexte est celui de I’hostilit¢ et de la persécution des Juifs
d’Alexandrie par les Ptolémées, souverains d’Egypte aprés 1’effondrement de
I’empire d’Alexandre le Grand. L’auteur du livre de la Sagesse, que 1’on pense
étre un Juif de culture hellénistique né et éduqué hors de Palestine, s’inspire de la
figure légendaire de Salomon. Il oppose la sagesse du judaisme a la violence des

13



paiens. Au chapitre 9, 1’auteur met dans le cceur et sur les lévres de Salomon une
priere pour la sagesse: «Donne-moi la sagesse qui partage ton trone» (v. 4).
L’ensemble du livre est écrit a I’intention des Juifs persécutés en Egypte et peut-
étre tentés d’embrasser les coutumes paiennes.

La derniére partie du livre, les chapitres 10 a 19, retrace la présence de la
Sagesse dans I’histoire d’Israél, depuis le «premier homme» (10 :1). Le texte fait
allusion de manicre cryptique a Noé¢, Jacob, Joseph et Moise, «le serviteur du
Seigneur» (10 :16). Leurs noms n’apparaissent pas dans le texte.

Un midrash sur I’histoire de ’Exode, dont la pertinence par rapport a la
situation contemporaine des Juifs d’Alexandrie est évidente, commence au verset
10:15. 11 dit: «La Sagesse a délivré un peuple saint, une race irréprochable, d’une
nation d’oppresseurs». La narration de I’histoire est guidée par le principe suivant
pour comprendre 1’action de Dieu: «Ainsi, ce qui avait servi a punir leurs ennemis
leur est devenu profitable dans leurs malheurs» (11:5). Plusieurs «antithéses»
suivent, illustrant la maniére dont fonctionne ce principe de compréhension.

La premicre antithése (11:6-8) oppose I’eau changée en sang comme
premier fléau contre I’Egypte dans Exode 7 & ’approvisionnement en eau du
peuple dans le désert dans Exode 17:5-6. Les antithéses sont interrompues par
plusieurs digressions, parmi lesquelles une méditation sur la «modération» et la
«bonté» de Dieu, car Dieu est «amoureux de la vie» (philopsychos) (11:26). La
souveraineté de Dieu le rend «indulgent envers tous» (12:16). Une autre longue
digression sur le culte des idoles atteint son apogée avec la satire du blicheron, qui
fabrique une idole a partir d’un morceau de bois restant apres avoir fabriqué des
meubles (13:11-14).

Une antithése ultérieure examine le fléau des ténébres infligé a I’Egypte et
le compare a la colonne de feu qui guidait le peuple sur son chemin (18:3-4).

Vient ensuite ’examen du dernier fléau, la mort des premiers-nés
d’Egypte et la fuite du peuple. En 18:5, I’auteur rappelle le décret de génocide des
hommes d’Isra€l rapporté dans Exode 1, et le sauvetage de I’enfant Moise:
«Comme ils avaient décidé de tuer les enfants des saints, et que parmi ceux qui
avaient été exposés, un seul enfant avait été sauvé, tu les as punis en emportant
leur horde d’enfants et en les détruisant tous dans les eaux sauvages» (v. 5). La
seconde moiti¢ du verset combine la dixieme plaie, le massacre des premiers-nés
d’Egypte, avec le désastre de la mer Rouge.

Vient ensuite une description poétique de la nuit de la Paque. Le peuple
attend «le salut des justes et la ruine de I’ennemi» (v. 7). Le principe
herméneutique annoncé précédemment se retrouve ici : le méme moyen qui sauve
le peuple apporte le désastre a I’ennemi. La mer Rouge est une voie de sortie pour
le peuple et un piege pour ses ennemis.

Quelques versets se concentrent sur les lamentations du peuple d’Egypte
qui pleure la mort de ses premiers-nés (v. 10). «Esclaves et maitres», «roturiers et
rois», ont souffert de la méme maniere (v. 11). Il n’y avait pas assez de vivants

14



pour enterrer les morts. Les adorateurs d’idoles doivent désormais reconnaitre que
« ce peuple est le peuple de Dieu» (theou huion laon einai) (v. 13).

Et ainsi, en 18:14-15 : «Quand un silence paisible enveloppa tout, et que
la nuit eut parcouru la moiti¢é de son rapide cours, du haut des cieux, du trone
royal, ta Parole toute-puissante bondit comme un guerrier sévere au cceur de la
terre condamnée». La Parole arrive pendant la nuit, car le Seigneur avait dit au
Pharaon: «A minuit, je passerai & travers I’Egypte» (Exode 11:4).
L’accomplissement de ces paroles se trouve dans Exode 12:29: «A minuit, le
Seigneur frappa tous les premiers-nés du pays d’Egypte, depuis le premier-né du
Pharaon, qui siege sur son trone, jusqu’au premier-né du prisonnier dans la fosse,
et le premier-né de tout le bétail».

Dans Sagesse 18:15, le Verbe (logos) est décrit comme « tout-puissant »
(ho pantodynamos sou logos). Ce Verbe puissant « bien que debout sur la terre,
touche le ciel » (18:16). Pouvons-nous relier cela au mot puissant de Dieu dans
Genese 1 et au mot efficace d’Isaie 55?7 Cette Parole est également un «guerrier»
(polemistes), apportant la mort a une terre condamnée. Cette utilisation du /ogos
dans le livre de la Sagesse doit étre mise en parallele avec le verset précédent «ta
Parole, Seigneur, qui guérit tout» (ho sos, kyrie, logos ho pantas iomenos) dans
16:12. Car le Seigneur, comme le précise le verset suivant, «détient le pouvoir de
la vie et de la mort» (su gar zoes kai thanatou exousian echeis) (16:13).

Le dernier chapitre de la Sagesse célebre de maniére exubérante la
traversée de la mer (chapitre 19). Pour les Egyptiens, c’est le chatiment final (v.
4), tandis que « toute la création » est recréée au profit de ceux qui s’échappent
(v. 6). « Ils étaient comme des chevaux au paturage, ils bondissaient comme des
agneaux, chantant tes louanges, Seigneur, leur libérateur (v. 9).

Que devons-nous penser de la « Parole » telle qu’elle est présentée dans le
livre de la Sagesse ? Elle a le pouvoir de Dieu pour la mort et pour la vie.

Le choix de 18:14-15a pour la liturgie de Noél a peut-étre ét€¢ motivé par
le «silence paisible» de la nuit. Les bergers « qui veillaient pendant la nuit» (Luc
2, 8) ont été terrifiés par «l’ange du Seigneur» et «la gloire du Seigneur». Cette
premiére annonce de I’Evangile (2,10), rappelée dans la lecture de I’Evangile de
la messe de No€l, est une présentation positive de la Parole toute-puissante dans
Sagesse 18,15.

L’activité principale de la Parole est de « sauter » du trone royal. Les
Actes utilisent le méme verbe dynamique hallomai (aoriste helato) en référence a
deux boiteux guéris dans 3:8 et 14:10. (cf. aussi Isaie 35:6 et les boiteux
bondissant comme des cerfs). Cette Parole, qui apporte la mort a la terre
condamnée, est aussi la Parole de Dieu capable d’apporter la vie (16:13).
L’utilisation de ce texte a Noél est certainement due a sa « descente » (helato). En
cela, il s’inscrit dans la lignée de Jean 1:14 et Colossiens 3:16, deux utilisations
significatives du /ogos en référence au Christ. D’aprés Jean: «La Parole (4o
logos) s’est faite chair et a dressé sa tente (eskenosen) parmi nous». Et, d’aprés

15



Paul: «Que la parole du Christ (ko logos tou Christou) fasse sa demeure
(enoikeito) parmi vousy.

La Parole, qui, dans la Sagesse 18:15, visite la terre une nuit pour infliger
un chatiment, vient dans le Christ pour vivre et demeurer parmi nous comme une
présence vivifiante. Ce qui importe, c’est que de nombreux mots de la Bible
hébraique/du Premier Testament et du Nouveau Testament sont capables de
donner la vie, en incitant chacun a réfléchir a la nécessité de s’ouvrir chaque jour
au bien, tant pour soi-méme que pour les autres.

16



