
5

PARA UNA PALABRA DE SABIDURÍA (Sab 18,14-16)

para Adrian Graffy

«Cuando el silencio pacífico lo envolvía todo y la noche había recorrido la mitad 

de  su  veloz  curso,  desde  los  cielos,  desde  el  trono  real,  saltó  tu  Palabra  

todopoderosa  como un  guerrero  severo  al  corazón  de  la  tierra  condenada.  

Llevando tu mandato inequívoco como una espada afilada, se mantuvo firme y  

llenó el universo de muerte; aunque estaba sobre la tierra, tocaba el cielo»  

(18:14-16).

En este séptimo Domingo de la Palabra, reflexionamos a partir de un libro 
bíblico que se encuentra en la frontera entre la cultura judía y la cultura griega, y 
que es poco conocido en la Iglesia y en la sociedad: el libro de la Sabiduría. Dos 
versículos  del  libro  de  la  Sabiduría  (18:14-15a),  la  Sabiduría  de  Salomón, 
aparecen en la liturgia católica en los días posteriores a la Navidad, en particular 
como «antífona de entrada» para la misa del segundo domingo de Navidad.

Aunque logos y dabar no aparecen en Génesis 1, es importante recordar 
que  el  primer  acto  de  Dios  es  hablar,  pronunciar  la  Palabra.  Génesis  1:1 
proporciona el título «En el principio creó Dios el cielo y la tierra». Génesis 1:2 
nos ofrece una descripción del caos anterior a la creación, con el «vacío informe», 
las «tinieblas» y el «viento poderoso». Solo en el versículo 3 Dios comienza a 
actuar, creando con el poder de su palabra. La Palabra libera la realidad del caos, 
trayendo luz y vida.

El  poder  de  la  palabra  se  celebra  de  nuevo  en  las  últimas  líneas  del 
Segundo Isaías. Al igual que en Sabiduría 18, Isaías 55:10-11 habla de la llegada 
de la Palabra: «Como la lluvia y la nieve descienden (yarad) del cielo y no vuelven 
sin antes regar la tierra... así es la palabra que sale de mi boca (ken yihyeh debari  

asher yetse mippi)». Continúa: «No vuelve a mí sin cumplir su propósito y lograr 
lo que fue enviada a hacer».

El Libro de la Sabiduría, escrito probablemente en el siglo II o I a. C., fue 
compuesto  en  griego  en  Egipto  y  se  atribuye  a  Salomón,  recordado  por  su 
sabiduría y su colección de dichos sabios. [Su sabiduría «superaba la sabiduría de 
todos  los  hijos  del  Oriente  y  toda  la  sabiduría  de  Egipto».  (1  Reyes  5:10) 
«Compuso  tres  mil  proverbios»  (v.  10),  algunos  de  los  cuales  sin  duda  se 
incluyeron en el libro de Proverbios].

El contexto es la hostilidad y la persecución de los judíos de Alejandría 
por parte de los Ptolomeos, gobernantes de Egipto tras la caída del imperio de 
Alejandro Magno. El autor de Sabiduría, que se cree que era un judío de cultura 
helenística nacido y educado fuera de Palestina, se inspira en la figura legendaria 
de Salomón. Contrasta la sabiduría del judaísmo con la violencia de los paganos. 
En el capítulo 9, el autor pone en el corazón y en los labios de Salomón una 
oración por la sabiduría: «Concédeme la sabiduría que comparte tu trono» (v. 4). 



6

El libro en su conjunto está escrito para los judíos perseguidos en Egipto y quizás 
tentados de abrazar las costumbres paganas.

La  parte  final  del  libro,  capítulos  10  a  19,  traza  la  presencia  de  la 
Sabiduría en la historia de Israel, desde el «primer hombre» (10:1). El texto se 
refiere de forma secreta a Noé, Jacob,  José y Moisés,  «el  siervo del  Señor» 
(10:16). Sus nombres no aparecen en el texto.

Un midrash sobre la historia del Éxodo, cuya relevancia para la situación 
contemporánea de los judíos en Alejandría es obvia, comienza en 10:15. Dice así: 
«La Sabiduría liberó a un pueblo santo, una raza sin culpa, de una nación de 
opresores».  El  relato  de  la  historia  se  guía  por  el  siguiente  principio  para 
comprender la acción de Dios: «Así, lo que había servido para castigar a sus 
enemigos se convirtió para ellos en un beneficio en sus tribulaciones» (11:5). A 
continuación,  se  presentan  varias  «antítesis»,  ejemplos  de  cómo funciona  el 
principio de comprensión.

La primera antítesis (11:6-8) contrasta el agua convertida en sangre como 
la primera plaga contra Egipto en Éxodo 7 con el suministro de agua para el 
pueblo en el desierto en Éxodo 17:5-6.  Las antítesis se ven interrumpidas por 
varias  digresiones,  entre  las  que  se  encuentra  una  meditación  sobre  la 
«moderación» y  la  «bondad» de  Dios,  ya  que Dios  es  «amante  de  la  vida» 
(philopsychos) (11:26).  La soberanía de Dios lo hace «indulgente con todos» 
(12:16). Otra larga digresión sobre el culto a los ídolos alcanza su clímax con la 
sátira del leñador, que hace un ídolo con un trozo de madera sobrante de la 
fabricación de muebles (13:11-14).

Una  antítesis  posterior  considera  la  plaga  de  la  oscuridad  infligida  a 
Egipto y la contrasta con la columna de fuego que guiaba al pueblo en su camino 
(18:3-4).

A continuación se examina la última plaga, la muerte de los primogénitos 
de Egipto y la huida del pueblo. En 18:5, el autor recuerda el decreto de genocidio 
de los varones de Israel relatado en Éxodo 1, y el rescate del niño Moisés: «Como 
habían decidido matar a los niños de los santos, y de los expuestos solo se había 
salvado un niño, los castigaste llevándote a su horda de niños y destruyéndolos a 
todos en las aguas salvajes» (v. 5). La segunda mitad del versículo combina la 
décima plaga, la matanza de los primogénitos de Egipto, con el desastre del Mar 
Rojo.

A continuación, hay una elaboración poética de la noche de la Pascua. El 
pueblo espera «el rescate de los justos y la ruina del enemigo» (v. 7). El principio 
hermenéutico anunciado anteriormente vuelve a aplicarse aquí: el mismo medio 
por el que se salva al pueblo trae el desastre al enemigo. El mar Rojo es la vía de 
escape para el pueblo y una trampa para sus enemigos.

Algunos versículos se centran en el llanto del pueblo de Egipto que llora 
la muerte de sus primogénitos (v. 10). «Esclavos y amos», «plebeyos y reyes», 
sufrieron por igual (v. 11). No había suficientes vivos para enterrar a los muertos. 



7

Los seguidores de los ídolos deben ahora reconocer que «este pueblo es hijo de 
Dios» (theou huion laon einai) (v. 13).

Y así llegamos a 18:14-15: «Cuando el silencio pacífico lo envolvía todo, 
y la noche había recorrido la mitad de su rápido curso, desde los cielos, desde el 
trono real, saltó tu Palabra todopoderosa como un guerrero severo al corazón de 
la tierra condenada». La Palabra llega por la noche, porque el Señor le había dicho 
al faraón: «A medianoche pasaré por Egipto» (Éxodo 11:4). El cumplimiento de 
estas palabras se produce en Éxodo 12:29: «A medianoche, el Señor mató a todos 
los primogénitos de la tierra de Egipto: desde el primogénito del faraón, que se 
sienta  en  su  trono,  hasta  el  primogénito  del  prisionero  en  el  calabozo,  y  el 
primogénito de todo el ganado».

En Sabiduría 18:15, el Verbo (logos) se describe como «todopoderoso» (ho 

pantodynamos sou logos). Este Verbo poderoso «aunque está sobre la tierra, toca 
el cielo» (18:16). ¿Podemos relacionar esto con la poderosa palabra de Dios en 
Génesis  1  y con la  eficaz palabra de Isaías  55? Esta  Palabra es  también un 
«guerrero» (polemistes), que trae la muerte a una tierra condenada. Este uso de 
logos en el libro de la Sabiduría debe ponerse en relación con el versículo anterior 
«tu Palabra, Señor, que lo cura todo» (ho sos, kyrie, logos ho pantas iomenos) en 
16:12. Porque el Señor, como aclara el versículo siguiente, «tiene el poder de la 
vida y de la muerte» (su gar zoes kai thanatou exousian echeis) (16:13).

El capítulo final de la Sabiduría celebra de manera exuberante el cruce del 
mar (capítulo 19). Para los egipcios, este es el castigo final (v. 4), mientras que 
«toda la creación» se recrea para beneficiar a los que escapan (v. 6). «Eran como 
caballos en los pastos, saltaban como corderos, cantando tus alabanzas, Señor, su 
libertador (v. 9).

¿Qué debemos pensar de la «Palabra» tal y como se presenta en el libro 
de la Sabiduría? Tiene el poder de Dios para la muerte y para la vida.

La elección de 18:14-15a para la liturgia de Navidad puede haber sido 
motivada por el «silencio pacífico» de la noche. Los pastores «que velaban por la 
noche» (Lucas 2:8) se aterrorizaron ante el «ángel del Señor» y «la gloria del 
Señor». Este primer anuncio del Evangelio (2, 10), recordado en la lectura del 
Evangelio de la Misa de Nochebuena, es una presentación positiva de la Palabra 
todopoderosa en Sabiduría 18, 15.

La actividad principal  de la  Palabra es «saltar» del  trono real.  Hechos 
utiliza el mismo verbo dinámico  hallomai  (aoristo  helato) en referencia a dos 
cojos curados en 3:8 y 14:10. (Véase también Isaías 35:6 y los cojos saltando 
como ciervos). Esta Palabra, que trae la muerte a la tierra condenada, es también 
la Palabra de Dios capaz de traer la vida (16:13). El uso de este texto en Navidad 
se debe sin duda también a su «descenso» (helato). En esto se asemeja a Juan 1:14 
y Colosenses 3:16, dos usos significativos de  logos en referencia a Cristo. De 
Juan: «El Verbo (ho logos) se hizo carne y puso su tienda (eskenosen)  entre 
nosotros». Y, de Pablo: «Que la palabra de Cristo (ho logos tou Christou) haga su 
morada (enoikeito) entre vosotros».



8

La Palabra,  que  en una noche visita  la  tierra  en  Sabiduría  18:15 para 
infligir castigo, en Cristo viene a vivir y permanecer entre nosotros como una 
presencia vivificante.  Y lo que importa es  que muchas palabras de la  Biblia 
hebrea/Antiguo Testamento y del Nuevo Testamento son capaces de dar vida, 
haciendo reflexionar a cualquiera sobre la necesidad de abrirse cada día al bien 
propio junto con el de los demás.


