PARA UNA PALABRA DE SABIDURIA (Sab 18,14-16)

para Adrian Graffy

«Cuando el silencio pacifico lo envolvia todo y la noche habia recorrido la mitad
de su veloz curso, desde los cielos, desde el trono real, salto tu Palabra
todopoderosa como un guerrero severo al corazon de la tierra condenada.
Llevando tu mandato inequivoco como una espada afilada, se mantuvo firme y
lleno el universo de muerte;, aunque estaba sobre la tierra, tocaba el cieloy
(18:14-16).

En este séptimo Domingo de la Palabra, reflexionamos a partir de un libro
biblico que se encuentra en la frontera entre la cultura judia y la cultura griega, y
que es poco conocido en la Iglesia y en la sociedad: el libro de la Sabiduria. Dos
versiculos del libro de la Sabiduria (18:14-15a), la Sabiduria de Salomon,
aparecen en la liturgia catdlica en los dias posteriores a la Navidad, en particular
como «antifona de entrada» para la misa del segundo domingo de Navidad.

Aunque logos y dabar no aparecen en Génesis 1, es importante recordar
que el primer acto de Dios es hablar, pronunciar la Palabra. Génesis 1:1
proporciona el titulo «En el principio cred Dios el cielo y la tierra». Génesis 1:2
nos ofrece una descripcion del caos anterior a la creacion, con el «vacio informey,
las «tinieblas» y el «viento poderoso». Solo en el versiculo 3 Dios comienza a
actuar, creando con el poder de su palabra. La Palabra libera la realidad del caos,
trayendo luz y vida.

El poder de la palabra se celebra de nuevo en las dltimas lineas del
Segundo Isaias. Al igual que en Sabiduria 18, Isaias 55:10-11 habla de la llegada
de la Palabra: «Como la lluvia y la nieve descienden (yarad) del cielo y no vuelven
sin antes regar la tierra... asi es la palabra que sale de mi boca (ken yihyeh debari
asher yetse mippi)». Continua: «No vuelve a mi sin cumplir su propdsito y lograr
lo que fue enviada a hacer».

El Libro de la Sabiduria, escrito probablemente en el siglo [l o I a. C., fue
compuesto en griego en Egipto y se atribuye a Salomoén, recordado por su
sabiduria y su coleccion de dichos sabios. [Su sabiduria «superaba la sabiduria de
todos los hijos del Oriente y toda la sabiduria de Egipto». (1 Reyes 5:10)
«Compuso tres mil proverbios» (v. 10), algunos de los cuales sin duda se
incluyeron en el libro de Proverbios].

El contexto es la hostilidad y la persecucion de los judios de Alejandria
por parte de los Ptolomeos, gobernantes de Egipto tras la caida del imperio de
Alejandro Magno. El autor de Sabiduria, que se cree que era un judio de cultura
helenistica nacido y educado fuera de Palestina, se inspira en la figura legendaria
de Salomon. Contrasta la sabiduria del judaismo con la violencia de los paganos.
En el capitulo 9, el autor pone en el corazon y en los labios de Salomén una
oracion por la sabiduria: «Conceédeme la sabiduria que comparte tu trono» (v. 4).

5



El libro en su conjunto esté escrito para los judios perseguidos en Egipto y quizés
tentados de abrazar las costumbres paganas.

La parte final del libro, capitulos 10 a 19, traza la presencia de la
Sabiduria en la historia de Israel, desde el «primer hombre» (10:1). EI texto se
refiere de forma secreta a Noé, Jacob, Jos¢ y Moisés, «el siervo del Sefior»
(10:16). Sus nombres no aparecen en el texto.

Un midrash sobre la historia del Exodo, cuya relevancia para la situacion
contemporanea de los judios en Alejandria es obvia, comienza en 10:15. Dice asi:
«La Sabiduria liberé a un pueblo santo, una raza sin culpa, de una nacion de
opresores». El relato de la historia se guia por el siguiente principio para
comprender la accion de Dios: «Asi, lo que habia servido para castigar a sus
enemigos se convirtid para ellos en un beneficio en sus tribulaciones» (11:5). A
continuacidén, se presentan varias «antitesisy, ejemplos de como funciona el
principio de comprension.

La primera antitesis (11:6-8) contrasta el agua convertida en sangre como
la primera plaga contra Egipto en Exodo 7 con el suministro de agua para el
pueblo en el desierto en Exodo 17:5-6. Las antitesis se ven interrumpidas por
varias digresiones, entre las que se encuentra una meditacion sobre la
«moderacion» y la «bondad» de Dios, ya que Dios es «amante de la vida»
(philopsychos) (11:26). La soberania de Dios lo hace «indulgente con todos»
(12:16). Otra larga digresion sobre el culto a los idolos alcanza su climax con la
satira del lefiador, que hace un idolo con un trozo de madera sobrante de la
fabricacién de muebles (13:11-14).

Una antitesis posterior considera la plaga de la oscuridad infligida a
Egipto y la contrasta con la columna de fuego que guiaba al pueblo en su camino
(18:3-4).

A continuacion se examina la Gltima plaga, la muerte de los primogénitos
de Egipto y la huida del pueblo. En 18:5, el autor recuerda el decreto de genocidio
de los varones de Israel relatado en Exodo 1, y el rescate del nifio Moisés: «Como
habian decidido matar a los nifios de los santos, y de los expuestos solo se habia
salvado un nifo, los castigaste llevandote a su horda de nifios y destruyéndolos a
todos en las aguas salvajes» (v. 5). La segunda mitad del versiculo combina la
décima plaga, la matanza de los primogénitos de Egipto, con el desastre del Mar
Rojo.

A continuacion, hay una elaboracion poética de la noche de la Pascua. El
pueblo espera «el rescate de los justos y la ruina del enemigo» (v. 7). El principio
hermenéutico anunciado anteriormente vuelve a aplicarse aqui: el mismo medio
por el que se salva al pueblo trae el desastre al enemigo. El mar Rojo es la via de
escape para el pueblo y una trampa para sus enemigos.

Algunos versiculos se centran en el llanto del pueblo de Egipto que llora
la muerte de sus primogénitos (v. 10). «Esclavos y amos», «plebeyos y reyes»,
sufrieron por igual (v. 11). No habia suficientes vivos para enterrar a los muertos.



Los seguidores de los idolos deben ahora reconocer que «este pueblo es hijo de
Dios» (theou huion laon einai) (v. 13).

Y asi llegamos a 18:14-15: «Cuando el silencio pacifico lo envolvia todo,
y la noche habia recorrido la mitad de su rapido curso, desde los cielos, desde el
trono real, salté tu Palabra todopoderosa como un guerrero severo al corazon de
la tierra condenaday. La Palabra llega por la noche, porque el Sefior le habia dicho
al faraén: «A medianoche pasaré por Egipto» (Exodo 11:4). El cumplimiento de
estas palabras se produce en Exodo 12:29: «A medianoche, el Sefior mato a todos
los primogénitos de la tierra de Egipto: desde el primogénito del faradn, que se
sienta en su trono, hasta el primogénito del prisionero en el calabozo, y el
primogénito de todo el ganadoy.

En Sabiduria 18:15, el Verbo (logos) se describe como «todopoderosoy» (ho
pantodynamos sou logos). Este Verbo poderoso «aunque esta sobre la tierra, toca
el cielo» (18:16). ;Podemos relacionar esto con la poderosa palabra de Dios en
Génesis 1 y con la eficaz palabra de Isaias 55?7 Esta Palabra es también un
«guerrero» (polemistes), que trae la muerte a una tierra condenada. Este uso de
logos en el libro de la Sabiduria debe ponerse en relacidon con el versiculo anterior
«tu Palabra, Sefior, que lo cura todo» (ho sos, kyrie, logos ho pantas iomenos) en
16:12. Porque el Sefior, como aclara el versiculo siguiente, «tiene el poder de la
vida y de la muerte» (su gar zoes kai thanatou exousian echeis) (16:13).

El capitulo final de la Sabiduria celebra de manera exuberante el cruce del
mar (capitulo 19). Para los egipcios, este es el castigo final (v. 4), mientras que
«toda la creacion» se recrea para beneficiar a los que escapan (v. 6). «Eran como
caballos en los pastos, saltaban como corderos, cantando tus alabanzas, Sefior, su
libertador (v. 9).

(Qué debemos pensar de la «Palabra» tal y como se presenta en el libro
de la Sabiduria? Tiene el poder de Dios para la muerte y para la vida.

La eleccion de 18:14-15a para la liturgia de Navidad puede haber sido
motivada por el «silencio pacifico» de la noche. Los pastores «que velaban por la
noche» (Lucas 2:8) se aterrorizaron ante el «angel del Sefior» y «la gloria del
Senor». Este primer anuncio del Evangelio (2, 10), recordado en la lectura del
Evangelio de la Misa de Nochebuena, es una presentacion positiva de la Palabra
todopoderosa en Sabiduria 18, 15.

La actividad principal de la Palabra es «saltar» del trono real. Hechos
utiliza el mismo verbo dinamico hallomai (aoristo helato) en referencia a dos
cojos curados en 3:8 y 14:10. (Véase también Isaias 35:6 y los cojos saltando
como ciervos). Esta Palabra, que trae la muerte a la tierra condenada, es también
la Palabra de Dios capaz de traer la vida (16:13). El uso de este texto en Navidad
se debe sin duda también a su «descenso» (helato). En esto se asemeja a Juan 1:14
y Colosenses 3:16, dos usos significativos de logos en referencia a Cristo. De
Juan: «El Verbo (ho logos) se hizo carne y puso su tienda (eskenosen) entre
nosotros». Y, de Pablo: «Que la palabra de Cristo (4o logos tou Christou) haga su
morada (enoikeito) entre vosotrosy.



La Palabra, que en una noche visita la tierra en Sabiduria 18:15 para
infligir castigo, en Cristo viene a vivir y permanecer entre nosotros como una
presencia vivificante. Y lo que importa es que muchas palabras de la Biblia
hebrea/Antiguo Testamento y del Nuevo Testamento son capaces de dar vida,
haciendo reflexionar a cualquiera sobre la necesidad de abrirse cada dia al bien
propio junto con el de los demas.



