
1

L’uso pastorale della Parola

di Nicoletta Gatti

Introduzione: La Parola cuore della pastorale
Come  può  la  parola  di  Cristo  abitare  in  noi  e  tra  noi,  nelle  nostre 

comunità? È importante riconoscere che il cammino della Chiesa cattolica verso 
una  pastorale  autenticamente  biblica  ha  conosciuto  tappe  fondamentali  negli 
ultimi sessant’anni. Dalla Dei Verbum (1965) alla Interpretazione della Bibbia  

nella Chiesa  (IB  – 1993) a  Verbum Domini (2010), dalla  Evangelii Gaudium 

(2013) all’istituzione della Domenica della Parola con Aperuit Illis (2019) e del 
ministero  del  Catechista  con  Antiquum  Ministerium (2021),  il  Magistero  ha 
continuamente ribadito che l’annuncio della Chiesa — sia ad intra nella pastorale, 
sia ad extra nell’evangelizzazione — deve essere fondato nella Sacra Scrittura.

«Non  solamente  l’omelia  deve  alimentarsi  della  Parola  di  Dio.  Tutta 
l’evangelizzazione è fondata su di essa, ascoltata, meditata, vissuta, celebrata e 
testimoniata. La Sacra Scrittura è fonte dell’evangelizzazione. È indispensabile 
che la Parola di Dio diventi sempre più il cuore di ogni attività ecclesiale» (EG 

174).

Eppure, il fatto stesso che questo messaggio venga continuamente ripetuto 
indica che si tratta di una meta ancora lontana. In alcune realtà il cammino è 
ancora ai blocchi di partenza: la pastorale biblica è ridotta all’aggiunta di qualche 
simbolo durante la  liturgia della Domenica della Parola o alla  produzione di 
libretti per una settimana dedicata. In altre realtà, invece, questa consapevolezza 
ha  generato  iniziative  interessanti  e  innovative.  Ovunque,  però,  lo  sviluppo 
dipende ancora troppo dalla sensibilità del vescovo o del presbitero di turno.
La domanda che guida la nostra riflessione è dunque questa: quanto è “biblica” la 
nostra pastorale? E soprattutto: come possiamo riscoprire il rapporto vitale con la 
Parola di Dio che nutre la fede e trasforma la vita?

Incontrare la Parola: Un dialogo che trasforma
La Chiesa ha sempre venerato le  divine Scritture come ha fatto per  il 

Corpo stesso del Signore. Questa affermazione della Dei Verbum ci ricorda che 
tra la mensa della Parola e la mensa dell’Eucaristia esiste un legame profondo e 
inscindibile. La preghiera attraverso la Parola caratterizza l’esperienza ebraico-
cristiana di  Dio fin dalle sue origini.  Non si  tratta di  un’immersione mistica 
nell’abisso dell’universo, non è semplicemente un incontro con il Dio che vive in 
noi, ma è qualcosa di più: è l’incontro con un Dio che parla, che esce dal silenzio, 
che si fa dialogo.



2

La storia umana, nella prospettiva biblica, può essere descritta come il 
luogo in cui Dio esce dal suo isolamento e dal suo silenzio per parlare con l’uomo. 
La Scrittura Sacra  testimonia tutto  questo,  caratterizzandosi  come un terreno 
d’incontro e talvolta di scontro, lo spazio in cui Dio vive un colloquio serrato con 
l’umanità.  Un  colloquio  a  volte  difficile  e  conflittuale  —  pensiamo  alle 
lamentazioni di Giobbe, ai salmi imprecatori, alle proteste dei profeti — ma pur 
sempre  reinventato  e  ricercato.  Dio  si  rivela  come  l’Altro,  come  il  Tu che 
rivelandosi rivela, il Tu della relazione.

La preghiera umana, esprimendo il desiderio di entrare in questo spazio 
sacro, di accogliere Dio e di camminare verso di Lui, non può prescindere dalla 
Scrittura. Ogni altra via, ogni possibile illusione, ci allontana da Colui che ha già 
parlato: «Dio, avendo già parlato nei tempi antichi molte volte e in diversi modi 
ai padri per mezzo dei profeti, ultimamente, in questi giorni, ha parlato a noi per 
mezzo del Figlio» (Eb 1,1-2).

Il  Figlio è la Parola fatta carne, il  Verbo che ha posto la sua tenda in 
mezzo a noi.  Pregare la Parola significa dunque entrare in questo mistero di 
incarnazione: Dio che si fa vicino, che assume il linguaggio umano, che accetta i 
limiti della comunicazione terrena per raggiungerci dove siamo.

Camminare con la Parola: La Scrittura come spazio d’incontro
«Il Testo deve resistere. Solo chi sa accettarne i silenzi potrà ascoltarne la 

voce». Questa affermazione esprime bene il significato del dialogo con la Parola: 
un lento, talora anche faticoso, cammino a due. Un rapporto interpersonale fatto 
di silenzi e di parole, di ascolto e di attesa, di vicinanza e di alterità. È l’incontro 
con Colui che si è “fatto” Parola scritta perché desidera ardentemente essere 
accolto, meditato, “consumato” dal lettore orante.

Per questo incontrare la Scrittura richiede tempo, pazienza, perseveranza. 
Non è un esercizio che produce frutti immediati. Come scriveva Gregorio Magno 
con un’immagine che attraversa i secoli, le parole divine crescono con chi le 
legge: quia divina eloquia cum legente crescunt1. La Parola non è un testo morto 
da analizzare, ma un interlocutore vivo che si svela progressivamente a chi lo 
frequenta con fedeltà.

La Torah: dialogo d’amore tra Dio e il suo popolo
Nella tradizione ebraica,  il  termine  Torah non significa semplicemente 

“legge”. La radice ebraica richiama l’idea di mirare un bersaglio, di tirare una 
freccia verso il centro, di indicare una direzione. Ha assonanze anche con la radice 
del  termine “concepire”,  e  può dunque evocare l’idea di  un’esistenza filiale, 
plasmata secondo il sogno originale del Creatore.

La  Torah è  l’amore  umile  di  un  Dio  che  accetta  di  restringersi,  di 
“rimpicciolirsi”, assumendo la debolezza del linguaggio umano per farsi dialogo. 

1 Homiliae in Ezechielem, I,VII,8 (CCL 142).



3

La Parola di Dio che si rivela può essere paragonata a coloro che l’hanno ricevuta, 
l’hanno trasmessa e la trasmettono ancora, nella relazione maestro-discepolo. La 
Torah è amore che genera amore.

Un antico insegnamento rabbinico afferma: «Girala e rigirala, la Torah, 
poiché tutto è in essa. Se anche un uomo solo si siede per occuparsi della Torah, 
la presenza divina è con lui».

Questa tradizione ci offre un’immagine poetica e profonda del rapporto 
con la Scrittura. La Torah viene paragonata a una donna amata che si affaccia 
appena dalla finestra della sua casa. L’innamorato, pazzo d’amore per lei, scruta 
attentamente attraverso la grata, cercando in ogni direzione. Lei sa che il suo 
innamorato insiste nel frequentare quella grata. E che fa? Apre appena un poco la 
porta della sua stanza remota, per un attimo rivela il suo volto all’amato, e subito 
lo nasconde di nuovo. L’innamorato la vede e viene trascinato interiormente verso 
di lei con il cuore, con l’anima, con tutto il suo essere.

Così è il rapporto con la Parola: una ricerca appassionata, un desiderio che 
cresce  nell’attesa,  una  rivelazione  che  si  svela  poco  a  poco  a  chi  persevera 
nell’amore.

I Padri della Chiesa: mangiare la Parola
I  Padri  della  Chiesa  hanno  sviluppato  una  profonda  spiritualità  della 

Parola, utilizzando spesso il linguaggio eucaristico per descrivere l’incontro con 
la Scrittura. San Girolamo scriveva:

Noi mangiamo la Carne e beviamo il Sangue di Cristo nell’Eucaristia e, allo 
stesso modo, nella lettura delle Scritture. Io ritengo l’Evangelo Corpo di Cristo: 
perciò nei libri Sacri io cerco Cristo. Nella lettura della Parola io consumo 
Cristo, Parola spezzata per tutti2.

San Gregorio di Nazianzio riprende la stessa immagine: «Quando apro 
con fede i Vangeli, io consumo l’Agnello Pasquale»3. E ancora, dalla tradizione 
patristica ci giunge questo invito:

Quando apri i Sacri Testi inizi un cammino a due: tu e lo Spirito. Grida: Signore, 
vieni! E allora, per la potenza dello Spirito, il Cristo verrà. Possiamo leggere la 
Parola soltanto cuore a cuore con Gesù: chi si accosta alla Parola si siede alla 
mensa dell’ultima Cena4.

Queste immagini — mangiare, consumare, nutrirsi — ci dicono che la 
Parola non è semplicemente da studiare o da capire intellettualmente. La Parola è 
da assimilare, da fare propria, da lasciare che diventi parte di noi, come il cibo che 
mangiamo diventa il nostro corpo.

2 Commentarium in Ecclesiasten III, 12-13 (PL 23, 1039A).
3 Oratio 1, On Easter, III–IV (PG 35, 396–401).
4 Giovanni Crisostomo, Omelie, 48 (PG 64, 462-466).



4

Origene  sviluppa  ulteriormente  questa  spiritualità  con  un’immagine 
suggestiva: «Quanto più leggi, tanto più cresci. La lettura farà dell’anima vostra 
una novella arca dell’alleanza, che conserva in sé l’eterna fermezza dell’uno e 
dell’altro Testamento»5.

Vivere nella Parola: Diventare Vangelo
Ma  il  cammino  non  si  ferma  qui.  Dopo  aver  incontrato  la Parola  e 

camminato  con lei, siamo chiamati a vivere  nella Parola. Che cosa significa? 
Significa permettere alla Parola di plasmare la nostra umanità, di trasformarci fino 
a diventare noi stessi parola vivente di Dio per gli altri.

È l’intuizione di essere segno, presenza di Dio nel mondo, buona notizia 
— in  modo  che  Dio  solo  può  realizzare.  Purtroppo,  solo  di  rado  facciamo 
l’esperienza di come l’ascolto e la meditazione delle pagine bibliche possano 
davvero divenire “vangelo”, cioè buona notizia capace di liberarci da ogni idea 
irrealistica, meschina o triste a riguardo di noi stessi e del nostro destino.

La Parola chiede di incarnarsi nelle nostre parole. Domanda umilmente di 
diventare dono mutuo tra noi. Le lettere paoline lo esprimono con forza:

«La Parola di Cristo abiti tra voi nella sua ricchezza» (Col 3,16).
«La Parola del Signore riecheggia per mezzo vostro» (1Ts 1,8).
«La nostra lettera siete voi, una lettera scritta nei nostri cuori, conosciuta e 
letta da tutti gli uomini» (2Cor 3,2).

L’umanità di oggi, anche nel suo apparente rifiuto di Dio, anche nella sua 
indifferenza  religiosa,  grida  inconsciamente  il  bisogno  di  vedere,  toccare, 
contemplare una Parola fatta vicinanza, futuro, fiducia, roccia, consistenza. Come 
scrive Giovanni nella sua prima lettera: «Quello che era da principio, quello che 
noi abbiamo udito, quello che abbiamo veduto con i nostri occhi, quello che 
contemplammo e che le nostre mani toccarono del  Verbo della vita...  noi  lo 
annunciamo anche a voi» (1Gv 1,1-3).

La Parola condivisa ci abilita a vivere il ministero profetico. Davanti alle 
urgenti interpellanze provenienti dal mondo del lavoro, dalle nuove circostanze in 
cui vive la famiglia,  dall’inquieta condizione dei  giovani,  le nostre comunità 
hanno bisogno di un allenamento costante al confronto con la Parola di Dio, per 
leggere nella sua luce la concreta situazione umana.

Il  grido  del  mondo  è  troppo  spesso  ammutito  da  mura  impastate 
d’indifferenza, capaci di trasformare anche i cuori in deserto. La nostra missione 
— ovunque ci troviamo — è annunciare il “bisbiglio” discreto del Signore che già 
viene, già opera, già trasforma. Come il germoglio che sboccia non visto, così la 
nostra testimonianza quotidiana fa fiorire la speranza. Siamo inviati ad essere 
“seminatori di speranza” in un mondo imprigionato dalla guerra, dove il fragore 
delle armi sembra soffocare ogni dialogo. Mentre la violenza divide i popoli e la 

5 Homilia in Genesim IX,1 (PG 12, 210-211).



5

paura  chiude  i  cuori,  insieme  dobbiamo  testimoniare  che  un  altro  mondo  è 
possibile: il mondo del Principe della Pace che viene, anzi, è già tra noi.

Come ripetono le Scritture, sappiamo che il Signore verrà anzi viene a 
riscattare le nostre fatiche, a trasformare le spade in vomeri, a fare delle nostre 
ferite strumenti di riconciliazione. Viene come perdono che spalanca il futuro, 
come ristoro nella sofferenza, come luce di risurrezione che penetra il buio della 
storia.

Stare nella Parola ci trasforma in prolungamento dell’umanità di Cristo 
nel mondo. Diventiamo, per grazia, quella Parola che il mondo attende senza 
saperlo — quel bisbiglio discreto che annuncia la pace possibile.

Conclusione: Tutto si compie in te
La  Dei Verbum al numero 2 descrive quella che possiamo chiamare la 

“teologia della preghiera cristiana”: Dio si rivela e dona all’uomo il senso della 
vita e della sua storia, alla luce del piano salvifico divino. Dio si “abbassa”, si 
“rimpicciolisce” per entrare in dialogo con l’uomo, e questo dialogo si attualizza 
nella preghiera.

Al numero 5,  lo stesso documento ci  ricorda che la preghiera avviene 
nell’abbandono della fede, reso possibile dal dono dello Spirito che vive in noi. 
La preghiera diviene così il luogo della personalizzazione del rapporto credente, 
il luogo in cui l’alleanza nuova si fa esperienza personale.

E al numero 21 troviamo l’affermazione che nella lettura della Scrittura 
avviene lo stesso contatto con il Corpo del Cristo che ci è donato nell’Eucaristia. 
La Parola è l’incarnazione continuata del Verbo.

Origene concludeva le sue omelie con un’esortazione che risuona ancora 
oggi con tutta la sua forza: «Non credere che questi avvenimenti si siano compiuti 
nel passato: tutto si compie in te».

La Parola di Dio non è un ricordo del passato. È evento presente, è grazia 
che accade oggi, è trasformazione che opera ora in chi la accoglie con fede. Ogni 
volta che apriamo la Scrittura, la storia della salvezza si fa presente. Ogni volta 
che meditiamo un testo biblico, Dio parla a noi, oggi. Ogni volta che lasciamo che 
la  Parola  plasmi  la  nostra  vita,  diventiamo  noi  stessi  annuncio  vivente  del 
Vangelo.

«La Parola  di  Cristo  abiti  tra  voi  nella  sua  ricchezza»:  non è  solo  un 
augurio, ma una vocazione. La vocazione di ogni battezzato a diventare dimora 
della Parola, perché la Parola possa attraverso di noi raggiungere il mondo.


	Introduzione: La Parola cuore della pastorale
	Incontrare la Parola: Un dialogo che trasforma
	Camminare con la Parola: La Scrittura come spazio d’incontro
	La Torah: dialogo d’amore tra Dio e il suo popolo
	I Padri della Chiesa: mangiare la Parola

	Vivere nella Parola: Diventare Vangelo
	Conclusione: Tutto si compie in te
	Introduction: The Word at the Heart of Pastoral Ministry
	Reading the Word: A Transforming Dialogue
	Walking with the Word: Scripture as a Space of Encounter
	The Torah: A Dialogue of Love between God and His People
	The Church Fathers: Eating the Word

	Living in the Word: Becoming a Gospel
	Conclusion: Everything Is Fulfilled in You
	para Nicoletta Gatti
	Introducción: La Palabra, corazón de la pastoral
	¿Cómo puede la palabra de Cristo habitar en nosotros y entre nosotros, en nuestras comunidades? Es importante reconocer que el camino de la Iglesia católica hacia una pastoral auténticamente bíblica ha conocido etapas fundamentales en los últimos sesenta años. Desde la Dei Verbum (DV - 1965) hasta la Interpretqzione della Bibbia nella Chiesa (IB – 1993) y la Verbum Domini (VD - 2010), desde la Evangelii Gaudium (EG - 2013) hasta la institución del Domingo de la Palabra con la Aperuit Illis (AI - 2019) y del ministerio del catequista con la Antiquum Ministerium (AM - 2021), el Magisterio ha reiterado continuamente que el anuncio de la Iglesia — tanto ad intra en la pastoral como ad extra en la evangelización — debe basarse en la Sagrada Escritura.
	Encontrar la Palabra: un diálogo que transforma
	Caminar con la Palabra: la Escritura como espacio de encuentro
	La Torá: diálogo de amor entre Dios y su pueblo
	Los Padres de la Iglesia: comer la Palabra

	Vivir en la Palabra: Convertirse en Evangelio
	Conclusión: Todo se cumple en ti
	Introduction: La Parole au cœur de la pastorale
	Rencontrer la Parole : un dialogue qui transforme
	2. Marcher avec la Parole : l’Écriture comme lieu de rencontre
	La Torah: dialogue d’amour entre Dieu et son peuple
	Les Pères de l’Église: manger la Parole

	Vivre dans la Parole: devenir Évangile
	Conclusion: Tout s’accomplit en toi

