
17

L’utilisation pastorale de la Parole

par Nicoletta Gatti

Introduction: La Parole au cœur de la pastorale
Comment la parole du Christ peut-elle habiter en nous et entre nous, dans 

nos communautés? Il est important de reconnaître que le cheminement de l’Église 
catholique  vers  une  pastorale  authentiquement  biblique  a  connu  des  étapes 
fondamentales au cours des soixante dernières années. De la Dei Verbum (DV - 
1965) à la  Interpretazione della Bibbia nella Chiesa  (IB –  1993),  à  Verbum 

Domini (VD - 2010),  de l’Evangelii  Gaudium (EG -  2013) à l’institution du 
Dimanche de la Parole avec Aperuit Illis (AI - 2019) et du ministère du catéchiste 
avec  Antiquum  Ministerium (AM  -  2021),  le  Magistère  a  continuellement 
réaffirmé que l’annonce de l’Église — tant  ad intra dans la pastorale qu’ad 

extra dans l’évangélisation — doit être fondée sur l’Écriture Sainte

Ce n’est pas seulement l’homélie qui doit se nourrir de la Parole de 
Dieu.  Toute  l’évangélisation  est  fondée  sur  elle,  écoutée,  méditée, 
vécue,  célébrée  et  témoignée.  La  Sainte  Écriture  est  source  de 
l’évangélisation. Par conséquent, il faut se former continuellement à 
l’écoute de la Parole. L’Église n’évangélise pas si elle ne se laisse pas 
continuellement évangéliser. Il est indispensable que la Parole de Dieu 
“devienne toujours plus le cœur de toute activité ecclésiale”» (EG 174).

Pourtant, le fait même que ce message soit sans cesse répété indique qu’il 
s’agit d’un objectif encore lointain. Dans certaines réalités, le chemin est encore 
à  l’état  embryonnaire  :  la  pastorale  biblique  se  réduit  à  l’ajout  de  quelques 
symboles pendant la liturgie du Dimanche de la Parole ou à la production de 
livrets  pour  une  semaine  consacrée  à  ce  thème.  Dans  d’autres  réalités,  en 
revanche, cette prise de conscience a donné lieu à des initiatives intéressantes et 
innovantes.  Partout,  cependant,  le  développement  dépend  encore  trop  de  la 
sensibilité de l’évêque ou du prêtre en fonction.

La question qui guide notre réflexion est donc la suivante: dans quelle 
mesure notre pastorale est-elle «biblique»? Et surtout: comment pouvons-nous 
redécouvrir la relation vitale avec la Parole de Dieu qui nourrit la foi et transforme 
la vie ?

Rencontrer la Parole : un dialogue qui transforme
L’Église a toujours vénéré les Écritures divines comme elle l’a fait pour le 

Corps même du Seigneur. Cette affirmation de la Dei Verbum nous rappelle qu’il 



18

existe un lien profond et indissoluble entre la table de la Parole et la table de 
l’Eucharistie.  La  prière  à  travers  la  Parole  caractérise  l’expérience  judéo-
chrétienne de Dieu depuis ses origines. Il ne s’agit pas d’une immersion mystique 
dans l’abîme de l’univers, ni d’une simple rencontre avec le Dieu qui vit en nous, 
mais de quelque chose de plus : c’est la rencontre avec un Dieu qui parle, qui sort 
du silence, qui se fait dialogue.

L’histoire humaine, dans la perspective biblique, peut être décrite comme 
le lieu où Dieu sort de son isolement et de son silence pour parler à l’homme. 
L’Écriture Sainte en témoigne, se caractérisant comme un terrain de rencontre et 
parfois de confrontation, l’espace où Dieu vit un dialogue intense avec l’humanité. 
Un dialogue parfois difficile et conflictuel – pensons aux lamentations de Job, aux 
psaumes imprécatoires, aux protestations des prophètes – mais toujours réinventé 
et recherché. Dieu se révèle comme l’Autre, comme le  Tu qui, en se révélant, 
révèle, le Tu de la relation.

La  prière  humaine,  exprimant  le  désir  d’entrer  dans  cet  espace  sacré, 
d’accueillir Dieu et de marcher vers Lui, ne peut faire abstraction de l’Écriture. 
Toute autre voie, toute illusion possible, nous éloigne de Celui qui a déjà parlé: 
«Dieu, qui a parlé autrefois à plusieurs reprises et de plusieurs manières aux pères 
par les prophètes, nous a parlé en ces derniers temps par le Fils» (He 1,1-2).
Le Fils est la Parole faite chair, le Verbe qui a planté sa tente parmi nous. Prier la 
Parole signifie donc entrer dans ce mystère de l’incarnation: Dieu qui se fait 
proche, qui adopte le langage humain, qui accepte les limites de la communication 
terrestre pour nous rejoindre là où nous sommes.

2. Marcher avec la Parole : l’Écriture comme lieu de rencontre
«Le Texte doit résister. Seul celui qui sait accepter ses silences pourra 

entendre sa voix» (Fusco). Cette affirmation exprime bien le sens du dialogue 
avec la Parole: un cheminement lent, parfois même laborieux, à deux. Une relation 
interpersonnelle faite de silences et de paroles, d’écoute et d’attente, de proximité 
et d’altérité. C’est la rencontre avec Celui qui s’est « fait » Parole écrite parce 
qu’il  désire  ardemment  être  accueilli,  médité,  «  consommé »  par  le  lecteur 
priant.

C’est pourquoi rencontrer l’Écriture demande du temps, de la patience, de 
la persévérance. Ce n’est pas un exercice qui produit des fruits immédiats. Comme 
l’écrivait Grégoire le Grand avec une image qui traverse les siècles, les paroles 
divines grandissent avec ceux qui les lisent :  quia divina eloquia cum legente  

crescunt16. La Parole n’est pas un texte mort à analyser, mais un interlocuteur 
vivant qui se révèle progressivement à ceux qui le fréquentent avec fidélité.

La Torah: dialogue d’amour entre Dieu et son peuple
Dans la tradition juive, le terme Torah ne signifie pas simplement « loi ». 

16 Homiliae in Ezechielem, I,VII,8 (CCL 142).



19

La racine hébraïque renvoie à l’idée de viser une cible, de tirer une flèche vers le 
centre, d’indiquer une direction. Elle a également des assonances avec la racine 
du  terme  «concevoir»,  et  peut  donc  évoquer  l’idée  d’une  existence  filiale, 
façonnée selon le rêve originel du Créateur. La Torah est l’amour humble d’un 
Dieu qui accepte de se restreindre, de « se rapetisser », en assumant la faiblesse 
du langage humain pour se faire dialogue. La Parole de Dieu qui se révèle peut 
être comparée à ceux qui l’ont reçue, l’ont transmise et la transmettent encore, 
dans la relation maître-disciple. La Torah est l’amour qui engendre l’amour.

Un  ancien  enseignement  rabbinique  affirme  :  «Tourne  et  retourne  la 
Torah, car tout est en elle. Même si un seul homme s’assoit pour s’occuper de la 
Torah, la présence divine est avec lui».

Cette tradition nous offre une image poétique et profonde de la relation 
avec l’Écriture. La Torah est comparée à une femme aimée qui se penche à la 
fenêtre de sa maison. L’amoureux, fou d’amour pour elle, scrute attentivement à 
travers  les  barreaux,  cherchant  dans  toutes  les  directions.  Elle  sait  que  son 
amoureux  insiste  pour  fréquenter  ces  barreaux.  Que  fait-elle?  Elle  ouvre 
légèrement la porte de sa chambre éloignée, révèle un instant son visage à son 
bien-aimé, puis le cache à nouveau. L’amoureux la voit et est attiré intérieurement 
vers elle avec son cœur, son âme, tout son être.

Telle est la relation avec la Parole: une recherche passionnée, un désir qui 
grandit  dans  l’attente,  une  révélation  qui  se  dévoile  peu  à  peu  à  ceux  qui 
persévèrent dans l’amour.

Les Pères de l’Église: manger la Parole
Les Pères de l’Église ont développé une profonde spiritualité de la Parole, 

utilisant souvent le langage eucharistique pour décrire la rencontre avec l’Écriture. 
Saint Jérôme écrivait:

Nous mangeons la Chair et buvons le Sang du Christ dans l’Eucharistie et, de la 
même manière, dans la lecture des Écritures. Je considère l’Évangile comme le 
Corps du Christ: c’est pourquoi je cherche le Christ dans les livres sacrés. En lisant 
la Parole, je consomme le Christ, Parole rompue pour tous17.

Saint Grégoire de Nazianze reprend la même image: «Quand j’ouvre les 
Évangiles  avec  foi,  je  consomme l’Agneau  pascal»18.  Et  encore,  la  tradition 
patristique nous adresse cette invitation:

Quand tu ouvres les Textes sacrés, tu commences un chemin à deux : toi et l’Esprit. 
Crie : Seigneur, viens ! Et alors, par la puissance de l’Esprit, le Christ viendra. Nous 
ne pouvons lire la Parole qu’en cœur à cœur avec Jésus : celui qui s’approche de la 
Parole s’assoit à la table de la Cène19.

17 Commentarium in Ecclesiasten III, 12-13 (PL 23, 1039A).
18 Oratio 1, On Easter, III–IV (PG 35, 396–401).
19 Jean Crisostome, Homèlies, 48 (PG 64, 462-466).



20

Ces  images  — manger,  consommer,  se  nourrir  — nous  disent  que  la 
Parole n’est pas simplement à étudier ou à comprendre intellectuellement. La 
Parole doit être assimilée, faite sienne, laissée devenir partie de nous, comme la 
nourriture que nous mangeons devient notre corps. Origène développe davantage 
cette  spiritualité  avec  une  image  suggestive:  «Plus  vous  lisez,  plus  vous 
grandissez. La lecture fera de votre âme une nouvelle arche de l’alliance, qui 
conserve en elle la fermeté éternelle de l’Ancien et du Nouveau Testament»20. 

Vivre dans la Parole: devenir Évangile
Mais  le  chemin ne  s’arrête  pas  là.  Après  avoir  rencontré  la Parole  et 

marché avec elle, nous sommes appelés à vivre dans la Parole. Qu’est-ce que cela 
signifie ? Cela signifie permettre à la Parole de façonner notre humanité, de nous 
transformer  jusqu’à  devenir  nous-mêmes  la  parole  vivante  de  Dieu  pour  les 
autres.
C’est l’intuition d’être signe, présence de Dieu dans le monde, bonne nouvelle — 
d’une  manière  que  seul  Dieu  peut  réaliser.  Malheureusement,  nous  faisons 
rarement  l’expérience  de  la  façon  dont  l’écoute  et  la  méditation  des  pages 
bibliques peuvent vraiment devenir  « évangile »,  c’est-à-dire bonne nouvelle 
capable de nous libérer de toute idée irréaliste, mesquine ou triste à propos de 
nous-mêmes et de notre destin.

La  Parole  demande  à  s’incarner  dans  nos  paroles.  Elle  demande 
humblement  à  devenir  un  don  mutuel  entre  nous.  Les  lettres  de  Saint  Paul 
l’expriment avec force:

«Que la parole du Christ habite parmi vous dans toute sa richesse» (Col 
3,16).

«La parole du Seigneur résonne à travers vous» (1 Th 1, 8).
«Vous êtes notre lettre, une lettre écrite dans nos cœurs, connue et lue par 

tous les hommes» (2 Co 3,2).
L’humanité d’aujourd’hui, même dans son rejet apparent de Dieu, même 

dans son indifférence religieuse,  crie inconsciemment son besoin de voir,  de 
toucher,  de  contempler  une Parole  faite  proximité,  avenir,  confiance,  rocher, 
consistance. Comme l’écrit Jean dans sa première lettre: «Ce qui était dès le 
commencement, ce que nous avons entendu, ce que nous avons vu de nos yeux, 
ce que nous avons contemplé et que nos mains ont touché du Verbe de la vie... 
nous vous l’annonçons aussi» (1 Jn 1,1-3).

La Parole partagée nous rend capables de vivre le ministère prophétique. 
Face aux interpellations urgentes provenant du monde du travail, des nouvelles 
circonstances dans lesquelles vit la famille, de la condition inquiète des jeunes, 
nos communautés ont besoin d’un entraînement constant à la confrontation avec 
la Parole de Dieu, pour lire à sa lumière la situation humaine concrète.

20 Homilia in Genesim IX,1 (PG 12, 210-211).



21

Le  cri  du  monde  est  trop  souvent  étouffé  par  des  murs  imprégnés 
d’indifférence, capables de transformer même les cœurs en désert. Notre mission, 
où que nous soyons, est d’annoncer le «murmure» discret du Seigneur qui vient 
déjà, qui agit déjà, qui transforme déjà. Comme le bourgeon qui s’épanouit à l’abri 
des regards, notre témoignage quotidien fait fleurir l’espérance. Nous sommes 
envoyés pour être des « semeurs d’espérance » dans un monde emprisonné par la 
guerre, où le fracas des armes semble étouffer tout dialogue. Alors que la violence 
divise les peuples et que la peur ferme les cœurs, nous devons témoigner ensemble 
qu’un autre monde est possible: le monde du Prince de la Paix qui vient, ou plutôt 
qui est déjà parmi nous.

Comme le répètent les Écritures, nous savons que le Seigneur viendra, ou 
plutôt vient, pour racheter nos peines, transformer les épées en socs, faire de nos 
blessures des instruments de réconciliation. Il vient comme un pardon qui ouvre 
grand l’avenir, comme un réconfort dans la souffrance, comme une lumière de 
résurrection qui pénètre les ténèbres de l’histoire.

Rester dans la Parole nous transforme en prolongement de l’humanité du 
Christ dans le monde. Nous devenons, par grâce, cette Parole que le monde attend 
sans le savoir — ce murmure discret qui annonce la paix possible.

Conclusion: Tout s’accomplit en toi
Le  Dei  Verbum,  au  numéro  2,  décrit  ce  que  nous  pouvons  appeler  la 

«théologie de la prière chrétienne» : Dieu se révèle et donne à l’homme le sens de 
la vie et de son histoire, à la lumière du plan salvifique divin. Dieu «s’abaisse», 
«se rapetisse» pour entrer en dialogue avec l’homme, et ce dialogue se réalise 
dans la prière.

Au numéro 5, le même document nous rappelle que la prière se fait dans 
l’abandon de la foi, rendu possible par le don de l’Esprit qui vit en nous. La prière 
devient ainsi le lieu de la personnalisation de la relation du croyant, le lieu où la 
nouvelle alliance devient une expérience personnelle.

Et au numéro 21, nous trouvons l’affirmation que la lecture de l’Écriture 
permet  le  même  contact  avec  le  Corps  du  Christ  qui  nous  est  donné  dans 
l’Eucharistie. La Parole est l’incarnation continue du Verbe.
Origène  concluait  ses  homélies  par  une  exhortation  qui  résonne  encore 
aujourd’hui avec toute sa force: «Ne croyez pas que ces événements se sont 
accomplis dans le passé: tout s’accomplit en vous».

La Parole de Dieu n’est pas un souvenir du passé. C’est un événement 
présent, c’est une grâce qui se produit aujourd’hui, c’est une transformation qui 
opère maintenant en ceux qui l’accueillent avec foi. Chaque fois que nous ouvrons 
l’Écriture, l’histoire du salut devient présente. Chaque fois que nous méditons un 
texte biblique, Dieu nous parle, aujourd’hui. Chaque fois que nous laissons la 
Parole façonner notre vie, nous devenons nous-mêmes une annonce vivante de 
l’Évangile.



22

«Que la parole du Christ habite parmi vous dans toute sa richesse » : ce 
n’est pas seulement un souhait, mais une vocation. La vocation de chaque baptisé 
à devenir demeure de la Parole, afin que la Parole puisse atteindre le monde à 
travers nous.


	Introduzione: La Parola cuore della pastorale
	Incontrare la Parola: Un dialogo che trasforma
	Camminare con la Parola: La Scrittura come spazio d’incontro
	La Torah: dialogo d’amore tra Dio e il suo popolo
	I Padri della Chiesa: mangiare la Parola

	Vivere nella Parola: Diventare Vangelo
	Conclusione: Tutto si compie in te
	Introduction: The Word at the Heart of Pastoral Ministry
	Reading the Word: A Transforming Dialogue
	Walking with the Word: Scripture as a Space of Encounter
	The Torah: A Dialogue of Love between God and His People
	The Church Fathers: Eating the Word

	Living in the Word: Becoming a Gospel
	Conclusion: Everything Is Fulfilled in You
	para Nicoletta Gatti
	Introducción: La Palabra, corazón de la pastoral
	¿Cómo puede la palabra de Cristo habitar en nosotros y entre nosotros, en nuestras comunidades? Es importante reconocer que el camino de la Iglesia católica hacia una pastoral auténticamente bíblica ha conocido etapas fundamentales en los últimos sesenta años. Desde la Dei Verbum (DV - 1965) hasta la Interpretqzione della Bibbia nella Chiesa (IB – 1993) y la Verbum Domini (VD - 2010), desde la Evangelii Gaudium (EG - 2013) hasta la institución del Domingo de la Palabra con la Aperuit Illis (AI - 2019) y del ministerio del catequista con la Antiquum Ministerium (AM - 2021), el Magisterio ha reiterado continuamente que el anuncio de la Iglesia — tanto ad intra en la pastoral como ad extra en la evangelización — debe basarse en la Sagrada Escritura.
	Encontrar la Palabra: un diálogo que transforma
	Caminar con la Palabra: la Escritura como espacio de encuentro
	La Torá: diálogo de amor entre Dios y su pueblo
	Los Padres de la Iglesia: comer la Palabra

	Vivir en la Palabra: Convertirse en Evangelio
	Conclusión: Todo se cumple en ti
	Introduction: La Parole au cœur de la pastorale
	Rencontrer la Parole : un dialogue qui transforme
	2. Marcher avec la Parole : l’Écriture comme lieu de rencontre
	La Torah: dialogue d’amour entre Dieu et son peuple
	Les Pères de l’Église: manger la Parole

	Vivre dans la Parole: devenir Évangile
	Conclusion: Tout s’accomplit en toi

