L’utilisation pastorale de la Parole

par Nicoletta Gatti

Introduction: La Parole au cceur de la pastorale

Comment la parole du Christ peut-elle habiter en nous et entre nous, dans
nos communautés? Il est important de reconnaitre que le cheminement de 1’Eglise
catholique vers une pastorale authentiquement biblique a connu des étapes
fondamentales au cours des soixante derniéres années. De la Dei Verbum (DV -
1965) a la Interpretazione della Bibbia nella Chiesa (IB — 1993), a Verbum
Domini (VD - 2010), de 1’Evangelii Gaudium (EG - 2013) a DPinstitution du
Dimanche de la Parole avec Aperuit lllis (Al - 2019) et du ministere du catéchiste
avec Antiquum Ministerium (AM - 2021), le Magistere a continuellement
réaffirmé que I’annonce de I’Eglise — tant ad intra dans la pastorale qu’ad
extra dans I’évanggélisation — doit étre fondée sur 1’Ecriture Sainte

Ce n’est pas seulement I’homélie qui doit se nourrir de la Parole de
Dieu. Toute I’évangélisation est fondée sur elle, écoutée, méditée,
vécue, célébrée et témoignée. La Sainte Ecriture est source de
I’évangélisation. Par conséquent, il faut se former continuellement a
I’écoute de la Parole. L’Eglise n’évangélise pas si elle ne se laisse pas
continuellement €vanggéliser. 11 est indispensable que la Parole de Dieu
“devienne toujours plus le cceur de toute activité ecclésiale”» (EG 174).

Pourtant, le fait méme que ce message soit sans cesse répété indique qu’il
s’agit d’un objectif encore lointain. Dans certaines réalités, le chemin est encore
a I’état embryonnaire : la pastorale biblique se réduit a I’ajout de quelques
symboles pendant la liturgie du Dimanche de la Parole ou a la production de
livrets pour une semaine consacrée a ce theme. Dans d’autres réalités, en
revanche, cette prise de conscience a donné lieu a des initiatives intéressantes et
innovantes. Partout, cependant, le développement dépend encore trop de la
sensibilité de 1’évéque ou du prétre en fonction.

La question qui guide notre réflexion est donc la suivante: dans quelle
mesure notre pastorale est-elle «biblique»? Et surtout: comment pouvons-nous
redécouvrir la relation vitale avec la Parole de Dieu qui nourrit la foi et transforme
la vie ?

Rencontrer la Parole : un dialogue qui transforme
L’Eglise a toujours vénére les Ecritures divines comme elle 1’a fait pour le
Corps méme du Seigneur. Cette affirmation de la Dei Verbum nous rappelle qu’il

17



existe un lien profond et indissoluble entre la table de la Parole et la table de
I’Eucharistie. La priére a travers la Parole caractérise I’expérience judéo-
chrétienne de Dieu depuis ses origines. Il ne s’agit pas d’une immersion mystique
dans I’abime de I’univers, ni d’une simple rencontre avec le Dieu qui vit en nous,
mais de quelque chose de plus : ¢’est la rencontre avec un Dieu qui parle, qui sort
du silence, qui se fait dialogue.

L’histoire humaine, dans la perspective biblique, peut étre décrite comme
le lieu ou Dieu sort de son isolement et de son silence pour parler a ’homme.
L’Ecriture Sainte en témoigne, se caractérisant comme un terrain de rencontre et
parfois de confrontation, I’espace ou Dieu vit un dialogue intense avec I’humanité.
Un dialogue parfois difficile et conflictuel — pensons aux lamentations de Job, aux
psaumes imprécatoires, aux protestations des prophétes — mais toujours réinventé
et recherché. Dieu se révele comme I’ Autre, comme le Tu qui, en se révélant,
révele, le Tu de la relation.

La priere humaine, exprimant le désir d’entrer dans cet espace sacré,

d’accueillir Dieu et de marcher vers Lui, ne peut faire abstraction de I’Ecriture.
Toute autre voie, toute illusion possible, nous ¢loigne de Celui qui a déja parlé:
«Dieu, qui a parlé autrefois a plusieurs reprises et de plusieurs maniéres aux peres
par les prophétes, nous a parlé en ces derniers temps par le Fils» (He 1,1-2).
Le Fils est la Parole faite chair, le Verbe qui a planté sa tente parmi nous. Prier la
Parole signifie donc entrer dans ce mystere de 1’incarnation: Dieu qui se fait
proche, qui adopte le langage humain, qui accepte les limites de la communication
terrestre pour nous rejoindre la ou nous sommes.

2. Marcher avec la Parole : I’Ecriture comme lieu de rencontre

«Le Texte doit résister. Seul celui qui sait accepter ses silences pourra
entendre sa voix» (Fusco). Cette affirmation exprime bien le sens du dialogue
avec la Parole: un cheminement lent, parfois méme laborieux, a deux. Une relation
interpersonnelle faite de silences et de paroles, d’écoute et d’attente, de proximité
et d’altérité. C’est la rencontre avec Celui qui s’est « fait » Parole écrite parce
qu’il désire ardemment étre accueilli, médité, « consommé » par le lecteur
priant.

C’est pourquoi rencontrer 1’Ecriture demande du temps, de la patience, de
la persévérance. Ce n’est pas un exercice qui produit des fruits immeédiats. Comme
I’écrivait Grégoire le Grand avec une image qui traverse les siecles, les paroles
divines grandissent avec ceux qui les lisent : quia divina eloquia cum legente
crescunt'®. La Parole n’est pas un texte mort a analyser, mais un interlocuteur
vivant qui se révele progressivement a ceux qui le fréquentent avec fidélité.

La Torah: dialogue d’amour entre Dieu et son peuple
Dans la tradition juive, le terme Torah ne signifie pas simplement « loi ».

® Homiliae in Ezechielem, 1,VI1,8 (CCL 142).

18



La racine hébraique renvoie a I’idée de viser une cible, de tirer une fléche vers le
centre, d’indiquer une direction. Elle a également des assonances avec la racine
du terme «concevoir», et peut donc évoquer I’'idée d’une existence filiale,
faconnée selon le réve originel du Créateur. La Torah est I’amour humble d’un
Dieu qui accepte de se restreindre, de « se rapetisser », en assumant la faiblesse
du langage humain pour se faire dialogue. La Parole de Dieu qui se révele peut
étre comparée a ceux qui I’ont regue, I’ont transmise et la transmettent encore,
dans la relation maitre-disciple. La Torah est I’amour qui engendre I’amour.

Un ancien enseignement rabbinique affirme : «Tourne et retourne la
Torah, car tout est en elle. Méme si un seul homme s’assoit pour s’occuper de la
Torah, la présence divine est avec lui».

Cette tradition nous offre une image poétique et profonde de la relation
avec 1’Ecriture. La Torah est comparée a une femme aimée qui se penche a la
fenétre de sa maison. L’amoureux, fou d’amour pour elle, scrute attentivement a
travers les barreaux, cherchant dans toutes les directions. Elle sait que son
amoureux insiste pour fréquenter ces barreaux. Que fait-elle? Elle ouvre
légerement la porte de sa chambre €loignée, révele un instant son visage a son
bien-aimé, puis le cache a nouveau. L’amoureux la voit et est attiré intérieurement
vers elle avec son cceur, son ame, tout son étre.

Telle est la relation avec la Parole: une recherche passionnée, un désir qui
grandit dans Dattente, une révélation qui se dévoile peu a peu a ceux qui
perséverent dans I’amour.

Les Péres de I’Eglise: manger la Parole

Les Péres de I’Eglise ont développé une profonde spiritualité de la Parole,
utilisant souvent le langage eucharistique pour décrire la rencontre avec I’Ecriture.
Saint Jérome écrivait:

Nous mangeons la Chair et buvons le Sang du Christ dans 1’Eucharistie et, de la
méme maniére, dans la lecture des Ecritures. Je considére I’Evangile comme le
Corps du Christ: ¢’est pourquoi je cherche le Christ dans les livres sacrés. En lisant
la Parole, je consomme le Christ, Parole rompue pour tous'’.

Saint Grégoire de Nazianze reprend la méme image: «Quand j’ouvre les
Evangiles avec foi, je consomme 1’Agneau pascal»'®. Et encore, la tradition
patristique nous adresse cette invitation:

Quand tu ouvres les Textes sacrés, tu commences un chemin a deux : toi et I’Esprit.
Crie : Seigneur, viens ! Et alors, par la puissance de I’Esprit, le Christ viendra. Nous
ne pouvons lire la Parole qu’en coeur a coeur avec Jésus : celui qui s’approche de la
Parole s’assoit a la table de la Céne".

7 Commentarium in Ecclesiasten 111, 12-13 (PL 23, 1039A).
8 Oratio 1, On Easter, I1II-1V (PG 35, 396-401).
© Jean Crisostome, Homelies, 48 (PG 64, 462-466).

19



Ces images — manger, consommer, se nourrir — nous disent que la
Parole n’est pas simplement a étudier ou a comprendre intellectuellement. La
Parole doit étre assimilée, faite sienne, laissée devenir partie de nous, comme la
nourriture que nous mangeons devient notre corps. Origene développe davantage
cette spiritualit¢é avec une image suggestive: «Plus vous lisez, plus vous
grandissez. La lecture fera de votre ame une nouvelle arche de 1’alliance, qui
conserve en elle la fermeté éternelle de I’ Ancien et du Nouveau Testament»?,

Vivre dans la Parole: devenir Evangile

Mais le chemin ne s’arréte pas la. Apres avoir rencontré /a Parole et

marcheé avec elle, nous sommes appelés a vivre dans la Parole. Qu’est-ce que cela
signifie ? Cela signifie permettre a la Parole de faconner notre humanité, de nous
transformer jusqu’a devenir nous-mémes la parole vivante de Dieu pour les
autres.
C’est I’intuition d’étre signe, présence de Dieu dans le monde, bonne nouvelle —
d’une maniére que seul Dieu peut réaliser. Malheureusement, nous faisons
rarement 1’expérience de la fagon dont 1’écoute et la méditation des pages
bibliques peuvent vraiment devenir « évangile », c’est-a-dire bonne nouvelle
capable de nous libérer de toute idée irréaliste, mesquine ou triste a propos de
nous-mémes et de notre destin.

La Parole demande a s’incarner dans nos paroles. Elle demande
humblement a devenir un don mutuel entre nous. Les lettres de Saint Paul
I’expriment avec force:

«Que la parole du Christ habite parmi vous dans toute sa richesse» (Col
3,16).

«La parole du Seigneur résonne a travers vous» (1 Th 1, 8).

«Vous €tes notre lettre, une lettre écrite dans nos cceurs, connue et lue par
tous les hommes» (2 Co 3,2).

L’humanité d’aujourd’hui, méme dans son rejet apparent de Dieu, méme
dans son indifférence religieuse, crie inconsciemment son besoin de voir, de
toucher, de contempler une Parole faite proximité, avenir, confiance, rocher,
consistance. Comme 1’écrit Jean dans sa premiere lettre: «Ce qui était des le
commencement, ce que nous avons entendu, ce que nous avons vu de nos yeux,
ce que nous avons contemplé et que nos mains ont touché du Verbe de la vie...
nous vous 1’annong¢ons aussi» (1 Jn 1,1-3).

La Parole partagée nous rend capables de vivre le ministére prophétique.
Face aux interpellations urgentes provenant du monde du travail, des nouvelles
circonstances dans lesquelles vit la famille, de la condition inquicte des jeunes,
nos communautés ont besoin d’un entrainement constant a la confrontation avec
la Parole de Dieu, pour lire a sa lumiere la situation humaine concrete.

2 Homilia in Genesim 1X,1 (PG 12, 210-211).

20



Le cri du monde est trop souvent étouffé¢ par des murs imprégnés
d’indifférence, capables de transformer méme les coeurs en désert. Notre mission,
ou que nous soyons, est d’annoncer le «murmure» discret du Seigneur qui vient
déja, qui agit déja, qui transforme déja. Comme le bourgeon qui s’épanouit a 1’abri
des regards, notre témoignage quotidien fait fleurir I’espérance. Nous sommes
envoyés pour €tre des « semeurs d’espérance » dans un monde emprisonné par la
guerre, ou le fracas des armes semble étouffer tout dialogue. Alors que la violence
divise les peuples et que la peur ferme les cceurs, nous devons témoigner ensemble
qu’un autre monde est possible: le monde du Prince de la Paix qui vient, ou plut6t
qui est déja parmi nous.

Comme le répétent les Ecritures, nous savons que le Seigneur viendra, ou
plutot vient, pour racheter nos peines, transformer les épées en socs, faire de nos
blessures des instruments de réconciliation. Il vient comme un pardon qui ouvre
grand 1’avenir, comme un réconfort dans la souffrance, comme une lumiére de
résurrection qui pénétre les ténebres de I’histoire.

Rester dans la Parole nous transforme en prolongement de ’humanité du
Christ dans le monde. Nous devenons, par grace, cette Parole que le monde attend
sans le savoir — ce murmure discret qui annonce la paix possible.

Conclusion: Tout s’accomplit en toi

Le Dei Verbum, au numéro 2, décrit ce que nous pouvons appeler la
«théologie de la priere chrétienne» : Dieu se révele et donne a I’homme le sens de
la vie et de son histoire, a la lumiere du plan salvifique divin. Dieu «s’abaisse»,
«se rapetisse» pour entrer en dialogue avec I’homme, et ce dialogue se réalise
dans la priere.

Au numéro 5, le méme document nous rappelle que la priere se fait dans
I’abandon de la foi, rendu possible par le don de I’Esprit qui vit en nous. La pricre
devient ainsi le lieu de la personnalisation de la relation du croyant, le lieu ou la
nouvelle alliance devient une expérience personnelle.

Et au numéro 21, nous trouvons ’affirmation que la lecture de 1’Ecriture
permet le méme contact avec le Corps du Christ qui nous est donné¢ dans
I’Eucharistie. La Parole est I’incarnation continue du Verbe.

Origene concluait ses homélies par une exhortation qui résonne encore
aujourd’hui avec toute sa force: «Ne croyez pas que ces événements se sont
accomplis dans le passé: tout s’accomplit en vousy.

La Parole de Dieu n’est pas un souvenir du passé. C’est un événement
présent, c’est une grace qui se produit aujourd’hui, c’est une transformation qui
opére maintenant en ceux qui I’accueillent avec foi. Chaque fois que nous ouvrons
I’Ecriture, 1’histoire du salut devient présente. Chaque fois que nous méditons un
texte biblique, Dieu nous parle, aujourd’hui. Chaque fois que nous laissons la
Parole fagonner notre vie, nous devenons nous-mémes une annonce vivante de
I’Evangile.

21



«Que la parole du Christ habite parmi vous dans toute sa richesse » : ce
n’est pas seulement un souhait, mais une vocation. La vocation de chaque baptisé
a devenir demeure de la Parole, afin que la Parole puisse atteindre le monde a
travers nous.

22



	Introduzione: La Parola cuore della pastorale
	Incontrare la Parola: Un dialogo che trasforma
	Camminare con la Parola: La Scrittura come spazio d’incontro
	La Torah: dialogo d’amore tra Dio e il suo popolo
	I Padri della Chiesa: mangiare la Parola

	Vivere nella Parola: Diventare Vangelo
	Conclusione: Tutto si compie in te
	Introduction: The Word at the Heart of Pastoral Ministry
	Reading the Word: A Transforming Dialogue
	Walking with the Word: Scripture as a Space of Encounter
	The Torah: A Dialogue of Love between God and His People
	The Church Fathers: Eating the Word

	Living in the Word: Becoming a Gospel
	Conclusion: Everything Is Fulfilled in You
	para Nicoletta Gatti
	Introducción: La Palabra, corazón de la pastoral
	¿Cómo puede la palabra de Cristo habitar en nosotros y entre nosotros, en nuestras comunidades? Es importante reconocer que el camino de la Iglesia católica hacia una pastoral auténticamente bíblica ha conocido etapas fundamentales en los últimos sesenta años. Desde la Dei Verbum (DV - 1965) hasta la Interpretqzione della Bibbia nella Chiesa (IB – 1993) y la Verbum Domini (VD - 2010), desde la Evangelii Gaudium (EG - 2013) hasta la institución del Domingo de la Palabra con la Aperuit Illis (AI - 2019) y del ministerio del catequista con la Antiquum Ministerium (AM - 2021), el Magisterio ha reiterado continuamente que el anuncio de la Iglesia — tanto ad intra en la pastoral como ad extra en la evangelización — debe basarse en la Sagrada Escritura.
	Encontrar la Palabra: un diálogo que transforma
	Caminar con la Palabra: la Escritura como espacio de encuentro
	La Torá: diálogo de amor entre Dios y su pueblo
	Los Padres de la Iglesia: comer la Palabra

	Vivir en la Palabra: Convertirse en Evangelio
	Conclusión: Todo se cumple en ti
	Introduction: La Parole au cœur de la pastorale
	Rencontrer la Parole : un dialogue qui transforme
	2. Marcher avec la Parole : l’Écriture comme lieu de rencontre
	La Torah: dialogue d’amour entre Dieu et son peuple
	Les Pères de l’Église: manger la Parole

	Vivre dans la Parole: devenir Évangile
	Conclusion: Tout s’accomplit en toi

