
11

El uso pastoral de la Palabra

para Nicoletta Gatti

Introducción: La Palabra, corazón de la pastoral
¿Cómo puede la palabra de Cristo habitar en nosotros y entre nosotros, en 

nuestras  comunidades?  Es  importante  reconocer  que  el  camino de  la  Iglesia 
católica  hacia  una  pastoral  auténticamente  bíblica  ha  conocido  etapas 
fundamentales en los últimos sesenta años. Desde la  Dei Verbum (DV -  1965) 
hasta  la  Interpretqzione della  Bibbia nella  Chiesa  (IB –  1993) y la  Verbum 

Domini (VD - 2010), desde la Evangelii Gaudium (EG - 2013) hasta la institución 
del Domingo de la Palabra con la Aperuit Illis (AI - 2019) y del ministerio del 
catequista con la Antiquum Ministerium (AM - 2021), el Magisterio ha reiterado 
continuamente que el anuncio de la Iglesia — tanto ad intra en la pastoral como 
ad extra en la evangelización — debe basarse en la Sagrada Escritura.

«No sólo la homilía debe alimentarse de la Palabra de Dios. Toda la evangelización 
está fundada sobre ella, escuchada, meditada, vivida, celebrada y testimoniada. Las 
Sagradas  Escrituras  son  fuente  de  la  evangelización.  Por  lo  tanto,  hace  falta 
formarse continuamente en la escucha de la Palabra. La Iglesia no evangeliza si no 
se deja continuamente evangelizar. Es indispensable que la Palabra de Dios “sea 
cada vez más el corazón de toda actividad eclesial”» (EG 174).

Sin  embargo,  el  hecho  mismo  de  que  este  mensaje  se  repita 
continuamente indica que se trata de una meta aún lejana. En algunas realidades, 
el camino aún está en sus inicios: la pastoral bíblica se reduce a añadir algunos 
símbolos durante la liturgia del Domingo de la Palabra o a la producción de 
folletos para una semana dedicada a ella. En otras realidades, en cambio, esta 
conciencia ha generado iniciativas interesantes e innovadoras. Sin embargo, en 
todas  partes,  el  desarrollo  depende  todavía  demasiado  de  la  sensibilidad  del 
obispo o del presbítero de turno.

La pregunta que guía nuestra reflexión es, por tanto, la siguiente: ¿hasta 
qué  punto  es  «bíblica»  nuestra  pastoral?  Y,  sobre  todo:  ¿cómo  podemos 
redescubrir la relación vital con la Palabra de Dios que alimenta la fe y transforma 
la vida?

Encontrar la Palabra: un diálogo que transforma
La Iglesia siempre ha venerado las Sagradas Escrituras como lo ha hecho 

con el propio Cuerpo del Señor. Esta afirmación de la Dei Verbum nos recuerda 
que entre la mesa de la Palabra y la mesa de la Eucaristía existe un vínculo 
profundo e indisoluble. La oración a través de la Palabra caracteriza la experiencia 



12

judeocristiana de Dios desde sus orígenes. No se trata de una inmersión mística 
en el abismo del universo, no es simplemente un encuentro con el Dios que vive 
en nosotros, sino algo más: es el encuentro con un Dios que habla, que sale del 
silencio, que se hace diálogo.

La historia humana, desde la perspectiva bíblica, puede describirse como 
el lugar en el que Dios sale de su aislamiento y su silencio para hablar con el 
hombre. La Sagrada Escritura da testimonio de todo ello, caracterizándose como 
un terreno de encuentro y, a veces, de enfrentamiento, el espacio en el que Dios 
mantiene un intenso diálogo con la humanidad.  Un diálogo a veces difícil  y 
conflictivo —pensemos en las lamentaciones de Job, en los salmos imprecatorios, 
en las protestas de los profetas—, pero siempre reinventado y buscado. Dios se 
revela como el Otro, como el Tú que al revelarse revela, el Tú de la relación.

La oración humana, al expresar el deseo de entrar en este espacio sagrado, 
de acoger a Dios y de caminar hacia Él, no puede prescindir de la Escritura. 
Cualquier otro camino, cualquier posible ilusión, nos aleja de Aquel que ya ha 
hablado: «Dios, habiendo hablado muchas veces y de muchas maneras a los 
padres por medio de los profetas en los tiempos antiguos, en estos últimos días 
nos ha hablado por medio del Hijo» (Hb 1,1-2).

El Hijo es la Palabra hecha carne, el Verbo que ha puesto su tienda entre 
nosotros.  Rezar  la  Palabra  significa,  por  tanto,  entrar  en  este  misterio  de  la 
encarnación: Dios que se hace cercano, que asume el lenguaje humano, que acepta 
los límites de la comunicación terrenal para alcanzarnos donde estamos.

Caminar con la Palabra: la Escritura como espacio de encuentro
«El  Texto  debe  resistir.  Solo  quien  sabe  aceptar  sus  silencios  podrá 

escuchar  su  voz»  (Fusco).  Esta  afirmación  expresa  bien  el  significado  del 
diálogo  con la Palabra: un camino lento, a veces incluso fatigoso, a dos.  Una 
relación interpersonal hecha de silencios y palabras,  de escucha y espera,  de 
cercanía y alteridad.  Es el encuentro con Aquel que se «hizo» Palabra escrita 
porque desea ardientemente ser acogido, meditado, «consumido» por el lector 
orante.

Por  eso,  encontrarse  con  la  Escritura  requiere  tiempo,  paciencia, 
perseverancia. No es un ejercicio que produzca frutos inmediatos. Como escribió 
Gregorio Magno con una imagen que atraviesa los siglos, las palabras divinas 
crecen con quien las lee: quia divina eloquia cum legente crescunt11. La Palabra 
no es un texto muerto que hay que analizar, sino un interlocutor vivo que se revela 
progresivamente a quien lo frecuenta con fidelidad.

La Torá: diálogo de amor entre Dios y su pueblo
En la tradición judía, el término Torá no significa simplemente «ley». La 

raíz hebrea evoca la idea de apuntar a un objetivo, de lanzar una flecha hacia el 

11 Homiliae in Ezechielem, I,VII,8 (CCL 142).



13

centro,  de indicar una dirección.  También tiene consonancias con la raíz del 
término «concebir», y por lo tanto puede evocar la idea de una existencia filial, 
moldeada según el sueño original del Creador.

La Torá es el amor humilde de un Dios que acepta reducirse, «encogerse», 
asumiendo la debilidad del  lenguaje humano para convertirse en diálogo. La 
Palabra de Dios que se revela puede compararse con aquellos que la han recibido, 
la han transmitido y la siguen transmitiendo, en la relación maestro-discípulo. 
La Torá es amor que genera amor.

Una antigua enseñanza rabínica afirma: «Da vueltas y vueltas a la Torá, 
porque todo está en ella. Aunque solo un hombre se siente a ocuparse de la Torá, 
la presencia divina está con él».

Esta tradición nos ofrece una imagen poética y profunda de la relación 
con las Escrituras. La Torá se compara con una mujer amada que se asoma por la 
ventana de su casa. El enamorado, loco de amor por ella, mira atentamente a través 
de la reja, buscando en todas direcciones. Ella sabe que su amado insiste en 
frecuentar esa reja. ¿Y qué hace? Abre un poco la puerta de su habitación remota, 
revela por un momento su rostro al amado y enseguida lo vuelve a ocultar. El 
enamorado la ve y se siente atraído interiormente hacia ella con el corazón, con el 
alma, con todo su ser.

Así es la relación con la Palabra: una búsqueda apasionada, un deseo que 
crece en la espera, una revelación que se desvela poco a poco a quien persevera 
en el amor.

Los Padres de la Iglesia: comer la Palabra
Los Padres de la Iglesia desarrollaron una profunda espiritualidad de la 

Palabra, utilizando a menudo el lenguaje eucarístico para describir el encuentro 
con la Escritura. San Jerónimo escribía:

Comemos la Carne y bebemos la Sangre de Cristo en la Eucaristía y, de la misma 
manera, en la lectura de las Escrituras. Considero el Evangelio como el Cuerpo de 
Cristo: por eso busco a Cristo en los libros sagrados. En la lectura de la Palabra 
consumo a Cristo, Palabra partida por todos12.

San Gregorio de Nacianceno retoma la misma imagen: «Cuando abro con 
fe los Evangelios, consumo al Cordero Pascual»13. Y aún más, de la tradición 
patrística nos llega esta invitación:

Cuando abres los Textos Sagrados, comienzas un camino a dos: tú y el Espíritu. 
Grita:  ¡Señor,  ven! Y entonces,  por el  poder  del  Espíritu,  Cristo vendrá.  Solo 
podemos leer la Palabra corazón a corazón con Jesús: quien se acerca a la Palabra 
se sienta a la mesa de la Última Cena14.

12 Commentarium in Ecclesiasten III, 12-13 (PL 23, 1039A).
13 Oratio 1, On Easter, III–IV (PG 35, 396–401).
14 Juan Crisostomo, Homily, 48 (PG 64, 462-466).



14

Estas imágenes —comer, consumir, nutrirse— nos dicen que la Palabra 
no es simplemente algo que hay que estudiar o comprender intelectualmente. La 
Palabra hay que asimilarla, hacerla propia, dejar que se convierta en parte de 
nosotros, como el alimento que comemos se convierte en nuestro cuerpo.

Orígenes desarrolla aún más esta espiritualidad con una imagen sugerente:
«Cuanto más leéis, más crecéis. La lectura hará de vuestra alma una nueva arca 
de la alianza, que conserva en sí misma la firmeza eterna del uno y del otro 
Testamento»15. 

Vivir en la Palabra: Convertirse en Evangelio
Pero el camino no se detiene aquí. Después de haber encontrado la Palabra 

y haber caminado con ella, estamos llamados a vivir en la Palabra. ¿Qué significa 
esto?  Significa  permitir  que  la  Palabra  moldee  nuestra  humanidad,  que  nos 
transforme hasta convertirnos nosotros mismos en palabra viva de Dios para los 
demás.

Es la intuición de ser signo, presencia de Dios en el mundo, buena noticia, 
de  una  manera  que  solo  Dios  puede  realizar.  Por  desgracia,  rara  vez 
experimentamos cómo la escucha y la meditación de las páginas bíblicas pueden 
convertirse  realmente  en  «evangelio»,  es  decir,  en  buena  noticia  capaz  de 
liberarnos de toda idea irrealista,  mezquina o triste sobre nosotros mismos y 
nuestro destino.

La  Palabra  pide  encarnarse  en  nuestras  palabras.  Pide  humildemente 
convertirse  en  un  don  mutuo  entre  nosotros.  Las  epistulas  de  San  Pablo  lo 
expresan con fuerza:

«Que la palabra de Cristo habite entre vosotros en toda su riqueza» (Col 
3,16).

«La palabra del Señor resuena por medio de vosotros» (1 Ts 1,8).
«Vosotros sois nuestra carta, escrita en nuestros corazones, conocida y 

leída por todos los hombres» (2 Cor 3,2).
La humanidad de hoy, incluso en su aparente rechazo de Dios, incluso en 

su indiferencia religiosa, clama inconscientemente la necesidad de ver,  tocar, 
contemplar  una Palabra hecha cercanía,  futuro,  confianza,  roca,  consistencia. 
Como escribe Juan en su primera carta: «Lo que era desde el principio, lo que 
hemos oído, lo que hemos visto con nuestros ojos, lo que hemos contemplado y 
que nuestras manos han tocado del Verbo de la vida... os lo anunciamos también 
a vosotros» (1 Jn 1,1-3).

La  Palabra  compartida  nos  capacita  para  vivir  el  ministerio  profético. 
Ante las urgentes interpelaciones que provienen del mundo del trabajo, de las 
nuevas circunstancias en las que vive la familia, de la inquietante condición de los 
jóvenes,  nuestras  comunidades  necesitan  un  entrenamiento  constante  en  el 

15 Homilia in Genesim IX,1 (PG 12, 210-211).



15

confronto  con  la  Palabra  de  Dios,  para  leer  a  su  luz  la  concreta  situación 
humana.

El  grito  del  mundo  es  demasiado  a  menudo  silenciado  por  muros 
amasados  de  indiferencia,  capaces  de  transformar  incluso  los  corazones  en 
desierto.  Nuestra  misión,  dondequiera  que  nos  encontremos,  es  anunciar  el 
«susurro» discreto del Señor que ya viene, ya obra, ya transforma. Como el brote 
que  florece  sin  ser  visto,  así  nuestro  testimonio  cotidiano  hace  florecer  la 
esperanza.  Somos enviados  a  ser  «sembradores  de  esperanza» en  un mundo 
aprisionado por la guerra, donde el estruendo de las armas parece sofocar todo 
diálogo. Mientras la violencia divide a los pueblos y el miedo cierra los corazones, 
juntos debemos dar  testimonio de que otro mundo es  posible:  el  mundo del 
Príncipe de la Paz que viene, es más, que ya está entre nosotros.

Como repiten las Escrituras, sabemos que el Señor vendrá, es más, viene a 
redimir nuestras fatigas, a transformar las espadas en arados, a hacer de nuestras 
heridas instrumentos de reconciliación.  Viene como perdón que abre el futuro, 
como consuelo en el sufrimiento, como luz de resurrección que penetra en la 
oscuridad de la historia.

Permanecer  en  la  Palabra  nos  transforma  en  prolongación  de  la 
humanidad de Cristo en el mundo. Por gracia, nos convertimos en esa Palabra que 
el mundo espera sin saberlo, ese susurro discreto que anuncia la paz posible.

Conclusión: Todo se cumple en ti
La  Dei  Verbum,  en  el  número  2,  describe  lo  que  podemos  llamar  la 

«teología de la oración cristiana»: Dios se revela y da al hombre el sentido de la 
vida y de su historia, a la luz del plan salvífico divino. Dios se «rebaja», se 
«encoge» para entrar en diálogo con el hombre, y este diálogo se actualiza en la 
oración.

En el  número 5,  el  mismo documento nos  recuerda que la  oración se 
produce en el abandono de la fe, hecho posible por el don del Espíritu que vive en 
nosotros.  La oración se convierte así  en el  lugar de la  personalización de la 
relación  del  creyente,  el  lugar  en  el  que  la  nueva  alianza  se  convierte  en 
experiencia personal.

Y en el número 21 encontramos la afirmación de que en la lectura de la 
Escritura se produce el mismo contacto con el Cuerpo de Cristo que se nos da en 
la Eucaristía. La Palabra es la encarnación continuada del Verbo.

Orígenes concluía sus homilías con una exhortación que aún hoy resuena 
con toda su fuerza: «No creáis que estos acontecimientos se han cumplido en el 
pasado: todo se cumple en vosotros».

La Palabra de Dios no es un recuerdo del pasado. Es un acontecimiento 
presente, es una gracia que ocurre hoy, es una transformación que opera ahora en 
quienes la acogen con fe. Cada vez que abrimos la Escritura, la historia de la 
salvación se hace presente. Cada vez que meditamos un texto bíblico, Dios nos 



16

habla,  hoy.  Cada  vez  que  dejamos  que  la  Palabra  moldee  nuestra  vida,  nos 
convertimos nosotros mismos en anuncio vivo del Evangelio.

«Que la Palabra de Cristo habite entre vosotros en toda su riqueza»: no es 
solo un deseo, sino una vocación. La vocación de cada bautizado a convertirse en 
morada de la Palabra, para que la Palabra pueda llegar al mundo a través de 
nosotros.


	Introduzione: La Parola cuore della pastorale
	Incontrare la Parola: Un dialogo che trasforma
	Camminare con la Parola: La Scrittura come spazio d’incontro
	La Torah: dialogo d’amore tra Dio e il suo popolo
	I Padri della Chiesa: mangiare la Parola

	Vivere nella Parola: Diventare Vangelo
	Conclusione: Tutto si compie in te
	Introduction: The Word at the Heart of Pastoral Ministry
	Reading the Word: A Transforming Dialogue
	Walking with the Word: Scripture as a Space of Encounter
	The Torah: A Dialogue of Love between God and His People
	The Church Fathers: Eating the Word

	Living in the Word: Becoming a Gospel
	Conclusion: Everything Is Fulfilled in You
	para Nicoletta Gatti
	Introducción: La Palabra, corazón de la pastoral
	¿Cómo puede la palabra de Cristo habitar en nosotros y entre nosotros, en nuestras comunidades? Es importante reconocer que el camino de la Iglesia católica hacia una pastoral auténticamente bíblica ha conocido etapas fundamentales en los últimos sesenta años. Desde la Dei Verbum (DV - 1965) hasta la Interpretqzione della Bibbia nella Chiesa (IB – 1993) y la Verbum Domini (VD - 2010), desde la Evangelii Gaudium (EG - 2013) hasta la institución del Domingo de la Palabra con la Aperuit Illis (AI - 2019) y del ministerio del catequista con la Antiquum Ministerium (AM - 2021), el Magisterio ha reiterado continuamente que el anuncio de la Iglesia — tanto ad intra en la pastoral como ad extra en la evangelización — debe basarse en la Sagrada Escritura.
	Encontrar la Palabra: un diálogo que transforma
	Caminar con la Palabra: la Escritura como espacio de encuentro
	La Torá: diálogo de amor entre Dios y su pueblo
	Los Padres de la Iglesia: comer la Palabra

	Vivir en la Palabra: Convertirse en Evangelio
	Conclusión: Todo se cumple en ti
	Introduction: La Parole au cœur de la pastorale
	Rencontrer la Parole : un dialogue qui transforme
	2. Marcher avec la Parole : l’Écriture comme lieu de rencontre
	La Torah: dialogue d’amour entre Dieu et son peuple
	Les Pères de l’Église: manger la Parole

	Vivre dans la Parole: devenir Évangile
	Conclusion: Tout s’accomplit en toi

