
- 1 -

   
   

D
O

M
EN

ICA DELLA PAROLA DI DIO

2026



- 2 -

Catholic Biblical Federation

LA PAROLA DI CRISTO ABITI TRA VOI
(Col 3,16)

VERSO LA SETTIMA DOMENICA DELLA 
PAROLA DI DIO

25 gennaio 2026 – Conferenza Online
(Moderatore: Ernesto Borghi, Svizzera Italiana)



- 3 -

LA PAROLA DI CRISTO ABITI TRA VOI
(Col 3,16)

La settima edizione della “Domenica della Parola di Dio” (25.1.2026) 
vuole aiutare tutte le persone interessate a parole che facciano vivere in 
piena umanità a dare uno spazio sempre maggiore alla Parola di Dio 
nella propria vita. In questo incontro proporremo alcune riflessioni, che 
partono da due brani che parlano, in modo diverso della potenza e del 
valore di questa Parola nella quotidianità di ciascuno, dall’antichità al 
nostro tempo.



- 4 -

INDICE

Introduzione.....................................................................................................................................5
Ernesto Borghi 
Coordinatore CBF Europa del Sud e dell’Ovest - Svizzera Italiana

Presentazione degli interventi.................................................................... 6

Per una Parola di Sapienza...............................................................................7
(Sap 18,14-16)
Adrian Graffy 
Pontificia Commissione Biblica - Regno Unito

Per una Parola di Vita.............................................................................................10
(Col 3,5-17)
Adrián Taranzano
Università Cattolica di Valencia - Spain

Per un uso Pastorale della Parola...................................................15
Nicoletta Gatti
Università di Stato del Ghana 

Biografie..............................................................................................................................................21



- 5 -

Introduzione

Di Ernesto Borghi

In questa settima Domenica della Parola di Dio intitolata “La Parola di Cri-
sto abiti tra voi”, a partire da Colossesi 3,16, come Federazione Biblica 
Cattolica abbiamo pensato di non considerare questo solo come un invito 

appassionato dell’autore di questa lettera neotestamentaria, ma anzitutto come una 
responsabilità che può essere fatta propria anzitutto da ogni persona che pensi e dica 
di essere credente nel Dio di Gesù Cristo.

Come è possibile far entrare la Parola di Cristo, ossia l’amore fraterno più con-
creto e quotidiano nella vita nostra e altrui? 

Se ripercorriamo l’intera rivelazione biblica, in particolare in questa fase della 
storia umana in cui pare che l’ingiustizia e l’egoismo siano condizioni sempre più 
diffuse, allora ci troviamo di fronte a quello è un richiamo costante: amare Dio è una 
scelta effettiva in base a quanto si vuole realmente il bene proprio insieme a quel-
lo altrui. Senza forzature e senza obblighi, ma anche domandandosi costantemente 
quale senso possa avere la vita di ogni giorno senza una pratica d’amore libero e 
aperto, intelligente ed appassionato. Parola di Dio è, in ultima e culminante analisi, 
Gesù Cristo, ossia la presenza dell’amore nell’esistenza di tutti coloro che si apro-
no a questa logica di vita. Si tratta di una Parola sapiente e vitalizzante, sulla quale 
occorre riflettere sempre meglio e sempre di più giorno per giorno. In questa pro-
spettiva abbiamo chiesto a tre colleghi e amici, provenienti da tre continenti diversi - 
Adrian Graffy dall’Europa, Adrian Taranzano dall’America del Sud e Nicoletta Gatti 
praticamente dall’Africa - di proporci alcune riflessioni su due testi biblici assai elo-
quenti sul tema – Sapienza 18,14-16 e Colossesi 3,5-17 – e sulle modalità per poter 
far entrare efficacemente la Parola di Dio nella vita di chiunque. La nostra Federa-
zione Biblica Cattolica esiste e ha senso, se riesce a collaborare ad uno scopo che 
è essenziale per la stessa azione e esistenza della Chiesa di Gesù Cristo: rendere la 
Parola di Dio contenuta nelle Scritture bibliche punto di riferimento sempre maggio-
re per la vita del numero più ampio possibile di persone nel mondo. La Federazione 
Biblica Cattolica ha un respiro mondiale, le sue risorse eocomiche sono certamente 
più limitate di quanto sarebbe utile e necessario, ma il suo lavoro da vari decenni è 
tanto più significativo quando più è il frutto dell’interazione cordiale e creativa di 
tante persone di nazionalità, lingue e culture differenti.

Ciascuno dei tre colleghi parlerà nella sua lingua madre e il testo del suo inter-
vento è a disposizione, come la Federazione ha realizzato nelle cinque iniziative pre-
cedenti per “La Domenica della Parola di Dio”, dal 2020 ad oggi, in altre tre lingue.



- 6 -

Presentazione degli interventi

Diamo anzitutto la parola a Adrian Graffy, nato a Ilford (Inghilterra) nel 1950, 
ordinato presbitero per la diocesi di Brentwood nel 1974. È direttore del sito web 
www.whatgoodnews.org. Dal 2014 è membro della Pontificia Commissione Biblica. 
Il suo intervento è intitolato “FOR A WORD OF WISDOM (Wisdom 18,14-16)”. 

Il secondo relatore del nostro incontro è Adrian Taranzano Nato a Balnea-
ria (Argentina) nel 1974, è sposato e padre di un figlio. Attualmente insegna ese-
gesi presso l’ISCR della Facoltà di Teologia dell’Università Cattolica di Valencia 
ed è collaboratore scientifico presso la Facoltà di Teologia della Ludwig-Maximi-
lian-Universität di Monaco. Il titolo del suo intervento è “Per una Parola di vita 
(Colossesi 3,5-17)”.

Conclude la serie dei relatori Nicoletta Gatti, nata a Rovereto (Italia) nel 1961, 
vive da trent’anni in Africa. Attualmente vive in Ghana, dove si dedica all’inseg-
namento universitario nei campi dell’ermeneutica africana e teologia biblica (De-
partment for the Study of Religions, University of Ghana, Legon). Il titolo del suo 
intervento è “Per un uso pastorale della Parola”. contesto culturale ghanese.



- 7 -

Per una Parola di Sapienza
(Sap 18,14-16)

di Adrian Graffy

«Quando il silenzio pacifico avvolgeva tutto e la notte aveva già percorso metà 
del suo rapido corso, dal cielo, dal trono regale, balzò la tua Parola onnipotente 
come un guerriero severo nel cuore della terra condannata. Portando il tuo comando 
inequivocabile come una spada affilata, esso si fermò e riempì l’universo di morte; 
pur rimanendo sulla terra, toccò il cielo» (18:14-16)

In questa settima Domenica della Parola riflettiamo a partire da un libro biblico di confine 
tra cultura ebraica e cultura greca, che è poco conosciuto nella Chiesa e nella società: il libro 
della Sapienza. Due versetti del libro della Sapienza (18,14-15a), la Sapienza di Salomone, 
sono presenti nella liturgia cattolica nei giorni dopo Natale, in particolare come «antifona d’in-
gresso» per la Messa della seconda domenica di Natale.

Anche se logos e dabar non compaiono in Genesi 1, è importante ricordare che il primo 
atto di Dio è quello di parlare, di pronunciare la Parola. Genesi 1,1 fornisce il titolo «In princi-
pio Dio creò il cielo e la terra». Genesi 1,2 ci offre una descrizione del caos pre-creazione, con 
il «vuoto informe», le «tenebre» e il «vento impetuoso». È solo nel versetto 3 che Dio inizia ad 
agire, creando con il potere della sua parola. La Parola libera la realtà dal caos, portando luce 
e vita.

Il potere della parola viene celebrato nuovamente nelle ultime righe del Secondo Isaia. 
Come in Sapienza 18, Isaia 55:10-11 parla della discesa della Parola: “Come la pioggia e la 
neve scendono (yarad) dal cielo e non ritornano prima di aver irrigato la terra... così è della 
parola che esce dalla mia bocca (ken yihyeh debari asher yetse mippi)”. Egli continua: “Essa 
non ritorna a me senza aver compiuto il mio disegno e realizzato ciò per cui è stata mandata”.

Il Libro della Sapienza, scritto probabilmente nel II o I secolo a.C., fu composto in gre-
co in Egitto ed è attribuito a Salomone, ricordato per la sua saggezza e la sua raccolta di detti 
saggi. [La sua saggezza «superava la saggezza di tutti i figli dell’Oriente e tutta la saggezza 
dell’Egitto». (1 Re 5:10) Egli «compose tremila proverbi» (v. 10), alcuni dei quali senza dubbio 
trovarono posto nel libro dei Proverbi].

Il contesto è l’ostilità e la persecuzione degli ebrei di Alessandria da parte dei Tolomei, go-
vernatori dell’Egitto dopo il crollo dell’impero di Alessandro Magno. L’autore della Sapienza, 
che si ritiene fosse un ebreo di cultura ellenistica nato e educato fuori dalla Palestina, è ispirato 
dalla figura leggendaria di Salomone. Egli contrappone la saggezza del giudaismo alla violenza 
dei pagani. Nel capitolo 9 l’autore mette nel cuore e sulle labbra di Salomone una preghiera per 



- 8 -

la saggezza: «Concedimi la Saggezza che condivide il tuo trono» (v. 4). Il libro nel suo insieme 
è scritto per gli ebrei perseguitati in Egitto e forse tentati di abbracciare i costumi pagani.

La parte finale del libro, dai capitoli 10 al 19, ripercorre la presenza della Sapienza nella 
storia di Israele, a partire dal «primo uomo» (10,1). Il testo fa riferimento in modo velato a 
Noè, Giacobbe, Giuseppe e Mosè «il servo del Signore» (10,16). I loro nomi non compaiono 
nel testo.

Un midrash sulla storia dell’Esodo, la cui rilevanza per la situazione contemporanea degli 
ebrei ad Alessandria è evidente, inizia nel versetto 10:15. Recita: «La saggezza liberò un popo-
lo santo, una razza irreprensibile, da una nazione di oppressori». La rivisitazione della storia è 
guidata dal seguente principio per comprendere l’azione di Dio: «Così ciò che era servito a pu-
nire i loro nemici divenne per loro un beneficio nelle loro difficoltà». » (11:5) Seguono diverse 
«antitesi», esempi di come funziona il principio di comprensione.

La prima antitesi (11:6-8) contrappone l’acqua trasformata in sangue come prima piaga 
contro l’Egitto in Esodo 7 con la fornitura di acqua al popolo nel deserto in Esodo 17:5-6. Le 
antitesi sono interrotte da diverse digressioni, tra cui una meditazione sulla «moderazione» e 
sulla «gentilezza» di Dio, poiché Dio è «amante della vita» (philopsychos) (11:26). La sovra-
nità di Dio lo rende «indulgente verso tutti» (12:16). Un’ulteriore lunga digressione sul culto 
degli idoli raggiunge il suo culmine con la satira del taglialegna, che crea un idolo da un pezzo 
di legno avanzato dalla fabbricazione di mobili (13:11-14).

Un’antitesi successiva considera la piaga delle tenebre inflitta all’Egitto e la contrappone 
alla colonna di fuoco che guidava il popolo nel suo cammino (18:3-4).

Segue poi la considerazione dell’ultima piaga, la morte dei primogeniti d’Egitto e la fuga 
del popolo. In 18:5 l’autore ricorda il decreto di genocidio dei maschi d’Israele riportato in Esodo 
1 e il salvataggio del bambino Mosè: «Poiché avevano deciso di uccidere i bambini dei santi, 
e poiché di quelli esposti solo un bambino era stato salvato, tu li hai puniti portando via la loro 
moltitudine di bambini e distruggendoli tutti nelle acque selvagge» (v. 5). La seconda metà del 
versetto combina la decima piaga, il massacro dei primogeniti d’Egitto, con il disastro del Mar 
Rosso.

Segue poi un’elaborazione poetica della notte della Pasqua. Il popolo attende «la salvezza 
dei giusti e la rovina dei nemici» (v. 7). Il principio ermeneutico annunciato in precedenza si 
ripete anche qui: lo stesso mezzo con cui il popolo viene salvato porta la rovina ai nemici. Il 
Mar Rosso è la via di fuga per il popolo e una trappola per i suoi nemici.

Alcuni versetti si concentrano sul lamento del popolo d’Egitto che piange la morte dei 
propri primogeniti (v. 10). «Schiavi e padroni», «popolani e re» hanno sofferto allo stesso 
modo (v. 11). Non c’erano abbastanza vivi per seppellire i morti. I seguaci degli idoli devono 
ora riconoscere che «questo popolo è figlio di Dio» (theou huion laon einai) (v. 13).

E così in 18,14-15: «Quando un silenzio pacifico avvolse tutto e la notte aveva già per-
corso metà del suo rapido corso, dal cielo, dal trono regale, balzò la tua Parola onnipotente 
come un guerriero severo nel cuore della terra condannata». La Parola arriva di notte, perché 
il Signore aveva detto al Faraone: «A mezzanotte passerò attraverso l’Egitto» (Esodo 11,4). 
L’adempimento di queste parole si trova in Esodo 12,29: «A mezzanotte il Signore colpì tutti i 



- 9 -

primogeniti nel paese d’Egitto: dal primogenito di Faraone fino al primogenito di Gomer, tutti 
i primogeniti nel paese d’Egitto». (Esodo 11,4). L’adempimento di queste parole si trova in Es-
odo 12,29: «A mezzanotte il Signore colpì tutti i primogeniti nel paese d’Egitto: dal primoge-
nito del Faraone, che siede sul suo trono, al primogenito del prigioniero nella cella sotterranea, 
e al primogenito di tutto il bestiame».

In Sapienza 18:15 il Verbo (logos) è descritto come «onnipotente» (ho pantodynamos sou 
logos). Questo Verbo potente «pur stando sulla terra, tocca il cielo» (18:16). Possiamo colle-
gare questo concetto alla potente parola di Dio in Genesi 1 e alla parola efficace di Isaia 55? 
Questa Parola è anche un «guerriero» (polemistes), che porta la morte a una terra condannata. 
Questo uso del logos nel libro della Sapienza deve essere messo a confronto con il versetto 
precedente «la tua Parola, Signore, che guarisce tutto» (ho sos, kyrie, logos ho pantas iomenos) 
in 16:12. Per il Signore, come chiarisce il versetto seguente, «detiene il potere della vita e della 
morte» (su gar zoes kai thanatou exousian echeis) (16:13).

Il capitolo finale della Sapienza celebra in modo esuberante l’attraversamento del Mare 
(capitolo 19). Per gli Egiziani questa è la punizione finale (v. 4), mentre «tutta la creazione» 
viene ricreata a beneficio di coloro che stanno fuggendo (v. 6). «Erano come cavalli al pascolo, 
saltellavano come agnelli, cantando le tue lodi, Signore, loro liberatore (v. 9).

Che cosa dobbiamo pensare della “Parola” presentata nel libro della Sapienza? Essa ha il 
potere di Dio sulla morte e sulla vita.

La scelta di 18,14-15a per la liturgia del Natale potrebbe essere stata dettata dal “silenzio 
pacifico” della notte. I pastori «che vegliavano di notte» (Luca 2,8) erano terrorizzati dall’«an-
gelo del Signore» e dalla «gloria del Signore». Questo primo annuncio del Vangelo (2,10), 
ricordato nella lettura del Vangelo della Messa della Notte di Natale, è una presentazione 
positiva della Parola onnipotente in Sapienza 18,15.

L’attività primaria della Parola è quella di “balzare” giù dal trono reale. Gli Atti usano 
lo stesso verbo dinamico hallomai (aoristo helato) in riferimento a due zoppi guariti in 3,8 e 
14,10. (Vedi anche Isaia 35,6 e gli zoppi che saltano come cervi). Questo Verbo, che porta la 
morte alla terra condannata, è anche il Verbo di Dio capace di portare la vita (16,13). 

L’uso di questo testo a Natale è sicuramente dovuto anche al suo “scendere” (helato). In 
questo si affianca a Giovanni 1,14 e Colossesi 3,16, due usi significativi del logos in riferimen-
to a Cristo. Da Giovanni: «Il Verbo (ho logos) si fece carne e venne ad abitare (eskenosen) tra 
noi». E da Paolo: «La parola di Cristo (ho logos tou Christou) abiti (enoikeito) tra voi».

Il Verbo, che in una notte visita la terra in Sapienza 18,15 per infliggere una punizione, 
in Cristo viene a vivere e a rimanere tra noi come presenza vivificante. E quello che conta è 
che tante parole nella Bibbia ebraica/Primo Testamento e nel Nuovo Testamento sono capaci 
di dare la vita, facendo riflettere chiunque sulla necessità di aprirsi ogni giorno al bene proprio 
insieme a quello degli altri.



- 10 -

Per una Parola di vita 
(Col 3,5-17)

di Adrián Taranzano

Introduzione: un’iniziativa in continuità con il Concilio Vaticano II

L’iniziativa di Papa Francesco di dedicare una domenica dell’anno alla Parola di Dio può 
essere compresa in continuità con la preoccupazione del Concilio Vaticano II e con il suo sforzo 
non solo di avvicinare la Sacra Scrittura ai fedeli, ma anche di renderla l’anima dell’esisten-
za credente. Per molto tempo, la Scrittura è stata la grande sconosciuta o la grande ignorata. 
Ridotta a fonte di mere dicta probantia nella teologia o sostituita nella vita spirituale da altra 
letteratura religiosa, si perdeva il contatto con la «fonte di acqua viva», sostituita da «cisterne 
crepate che non trattengono l’acqua» (Ger 2,13). 

Questa suggestiva immagine legata all’acqua del profeta Geremia per riferirsi al rapporto 
con il Dio vivente, non è lontana dalla magnifica espressione di sant’Efrem, dottore della Chie-
sa e “arpa di Dio”, che collega la Scrittura a quella fonte capace di placare la sete e di ‘idratare’ 
tutta la vita cristiana: «Ciò che hai ricevuto e ottenuto è la tua parte, ciò che è rimasto è la tua 
eredità. Ciò che, a causa della tua debolezza, non puoi ricevere in un determinato momento, 
potrai riceverlo in un’altra occasione, se perseveri. Non sforzarti avidamente di bere in un solo 
sorso ciò che non può essere bevuto tutto in una volta, né rinunciare per pigrizia a ciò che puoi 
bere poco a poco» (San Efrem, Sul Diatessaron 1,19).

Motto per l’anno 2026

Questo settimo anno di celebrazione ci invita a riflettere con un’espressione significativa 
tratta dalla tradizione paolina e formulata nella Lettera alla Chiesa di Colossi: «Ὁ λόγος τοῦ 
Χριστοῦ ἐνοικείτω ἐν ὑμῖν πλουσίως», «La parola di Cristo dimori in voi abbondantemente» 
(Col 3,16). Ma leggiamo il contesto di questa esortazione della lettera:

Col 3 

1Se dunque siete risorti con Cristo, cercate le cose di lassù, dove Cristo è seduto 
alla destra di Dio. 2Aspirate alle cose di lassù, non a quelle della terra. 3Voi infatti 
siete morti e la vostra vita è nascosta con Cristo in Dio. 4Quando Cristo, vostra vita, 



- 11 -

apparirà, allora anche voi apparirete con lui nella gloria. 5 Mortificate dunque ciò 
che è terreno in voi: fornicazione, impurità, passioni, desideri cattivi e cupidigia, 
che è idolatria, 6tutte cose che attirano l’ira di Dio sui ribelli, 7e che anche voi un 
tempo praticavate, quando vivevate in quel modo. 8Ma ora anche voi rinunciate a 
tutto questo: ira, collera, malvagità, maldicenza e oscenità, lontano dalla vostra 
bocca. 9Non mentite gli uni agli altri, poiché, spogliati del vecchio uomo con le 
sue opere, 10vi siete rivestiti del nuovo uomo, che si rinnova fino a raggiungere una 
conoscenza perfetta, secondo l’immagine del suo Creatore, 11dove non c’è greco e 
giudeo, circoncisione e incirconcisione, barbaro, scita, schiavo, libero, ma Cristo è 
tutto e in tutti. 12 Rivestitevi dunque, come eletti di Dio, santi e amati, di sentimenti di 
misericordia, di bontà, di umiltà, di mansuetudine, di pazienza, 13sopportandovi gli 
uni gli altri e perdonandovi a vicenda, se qualcuno ha motivo di lamentarsi contro 
un altro. Come il Signore vi ha perdonato, così perdonate anche voi. 14E sopra tutto 
questo rivestitevi dell’amore, che è il vincolo della perfezione. 15E la pace di Cristo 
regni nei vostri cuori, poiché ad essa siete stati chiamati formando un solo corpo. 
E siate riconoscenti. 16La parola di Cristo dimori in voi con tutta la sua ricchezza; 
istruitevi e ammonitevi con ogni sapienza, cantando a Dio, con cuore e gratitudine, 
salmi, inni e canti ispirati. 17Tutto ciò che fate, in parole e in opere, fate tutto nel 
nome del Signore Gesù, rendendo grazie a Dio Padre per mezzo di lui.

Destinatari della Lettera

La destinataria di queste parole è una comunità nel sud-ovest della penisola dell’Anatolia, 
nella regione della Frigia, situata a circa 200 km da Efeso e vicino a Hierapolis e Laodicea1. In 
essa vivevano popoli di diverse culture e nella regione si praticavano culti orgiastici. Il sincre-
tismo religioso era una realtà e una minaccia per coloro che avevano accolto il Vangelo. Dato 
che alla fine del I secolo la città di Colossi non era più popolata2, si deve affermare che la lettera 
fu redatta nella seconda metà di quel primo secolo. 

Secondo Col 2,1 i Colossesi non hanno conosciuto personalmente Paolo, ma solo i suoi 
collaboratori. Tuttavia, il Paolo della lettera si sente responsabile della fede della comunità e 
sente l’urgenza di proporre il mistero divino in Cristo per dissipare la minaccia della «filo-
sofia» (Col 2,8) estranea al Vangelo, probabilmente di qualche gruppo esoterico e sincretista 
giudeo-cristiano e vicino ai culti pagani dei misteri3. 

Idee centrali

La citazione si trova nel terzo capitolo della divisione attuale, in una sezione caratteriz-
zata dal suo stile parenetico. Prima di esortare gruppi di persone concrete (cfr. Col 3,18 – 4,1), 
l’autore lo fa in modo generale (cfr. Col 3,1-17).

1	 Cfr. A. Piñero, Los Libros del Nuevo Testamento. Traducción y Comentario, Madrid 2021, 1742-1743.
2	 Cfr. Piñero, Los Libros, 1743.
3	 Cfr. Piñero, Los libros, 1743. Cfr. anche M. Theobald, Der Kolossarbrief, in M. Ebner – S. Schreiber (Hrsg.), Einleitung in das 

Neue Testament, Stoccarda 2008, 439-441.



- 12 -

Non bisogna dimenticare che la parenesi è conseguenza del dono ricevuto. Nel proemio, 
l’autore ha sviluppato il fondamento cristocentrico del mistero della salvezza (cfr. Col 1,15-
20)4 e ha collocato il proprio ministero e la propria missione in quel contesto (Col 1,24- 2,5).

Chi è Cristo per l’autore? In Col 1,15-20 troviamo uno degli inni più belli del Nuovo Tes-
tamento. Qui è descritto come l’immagine del Dio invisibile, il fondamento dell’intera creazio-
ne e l’artefice della riconciliazione.

Ma questo inno, letto alla luce dell’esortazione scelta come motto della Domenica della 
Parola di Dio, ci dice che, per il testo rivolto ai credenti di Colossi, Cristo non è solo l’immagi-
ne del Dio invisibile (Col 1,15), ma anche la voce e la parola del Dio ineffabile, che ora diventa 
voce e parola umana. Così come l’invisibile di Dio si lascia vedere nei lineamenti di Cristo, 
anche la sua voce ineffabile si lascia sentire nella sua voce umana. Cristo è allo stesso tempo 
l’immagine del Dio invisibile e la parola, la voce umana del Dio che prima parlava «dal cielo» 
a Israele (cfr. Dt 4,36-39), ma che ora lo ha fatto «dal basso», faccia a faccia, nel suo Figlio.

Cristo è la parola viva che si rivolge anche a coloro che non provengono dalla circonci-
sione. Cristo è la Parola di Dio che non fa distinzione tra Giudeo e Greco, tra uomo e donna, 
tra libero e schiavo. Si può dire che per l’autore della lettera Dio ha «circonciso in Cristo» (cfr. 
Col 2,11) i gentili5, che per la fede e il battesimo sono già risorti.

Divisione della sezione

Potremmo dire che la prima parte del capitolo parenetico presenta questi elementi:

a) Un ricordo del dono: i credenti sono risorti con Cristo (Col 3,1), sono morti con lui e le 
loro vite sono nascoste con Cristo in Dio (Col 3,3), fino a quando egli si manifesterà e renderà 
partecipi della sua gloria i credenti (Col 3,4).

b) Esortazione, in seconda persona, alla morte dei vizi: i credenti devono far morire tutti 
quei comportamenti e quei vizi che li avevano caratterizzati (Col 3,5-9), prima di rivestirsi de-
ll’uomo nuovo (Col 3,10-11).

c) Esortazione, in seconda persona, a rivestirsi degli atteggiamenti propri dell’uomo nuo-
vo: i riconciliati si caratterizzano per atteggiamenti che costruiscono la comunità (Col 3,12-14) 
e che hanno il loro culmine nell’amore (Col 3,14).

d) Doppia esortazione, in terza persona, al regno della pace di Cristo, inteso come la vo-
cazione alla quale sono stati chiamati, in un unico corpo (Col 3,15) e, in secondo luogo, alla 
dimora della Parola di Cristo (Col 3,16), in un contesto di insegnamento e di lode liturgica.

e) Esortazione finale a orientare cristocentricamente le proprie parole e opere, rendendo 
grazie al Padre per mezzo di lui (Col 3,17).

In questa vita già risorta, l’esortazione a vivere cristocentricamente non è un’imposizione 
o un comandamento esterno, ma il dispiegarsi di ciò che è stato ricevuto. La sezione parenetica 

4	 Per una presentazione dettagliata e tecnica della struttura della lettera, cfr. Theobald, Kolossarbrief, 431-433.
5	 Cfr. Theobald, Kolossarbrief, 441.



- 13 -

inizia ricordandolo e da lì elenca, in primo luogo, i vizi e i comportamenti incompatibili con la 
nuova realtà dell’uomo nuovo. Ma la descrizione non si esaurisce nei comportamenti da evita-
re, ma sfocia in quelli da dispiegare.

La condizione propria degli uomini nuovi che si sono spogliati del vecchio esige, prima di 
tutto, che si rivestano di viscere di compassione (σπλάγχνα οἰκτιρμοῦ, Col 3,12). Le viscere es-
primono l’intimità profonda dell’essere umano. È un’esortazione bella e ricca di conseguenze. 
Non a caso l’influente teologo tedesco J. B. Metz ha affermato che nella compassione abbiamo 
il «programma universale del cristianesimo»6. Non è possibile una mistica, un’esistenza nello 
Spirito, senza viscere capaci di sentire e soffrire con, in comunione con le fragilità e le angos-
ce altrui. È importante sottolineare che la formulazione della lettera è parallela a quella che si 
trova nel cantico di Zaccaria (σπλάγχνα ἐλέους, Lc 1,78) e che spiega l’intimità stessa di Dio. 

Dal cuore misericordioso di Dio scaturiscono il suo piano e la sua visita salvifica. Nella 
lettera, è la stessa caratteristica che i credenti risorti devono avere gli uni verso gli altri.

L’autore non ignora i rapporti conflittuali né la fragilità dei legami. Presuppone che esista-
no offese e tensioni. Di fronte a esse, la magnanimità e il perdono sono l’unica via. Per questo 
l’autore esorta a perdonarsi gli uni gli altri, così come il Signore ha perdonato loro. È come 
un’eco della preghiera domenicale (cfr. Mt 6,12), ma mentre in essa il fondamento era teocen-
trico, qui l’esortazione si basa sul perdono ricevuto dal Signore, il Cristo. Potremmo quasi dire 
che egli è anche il primogenito di coloro che perdonano. Coloro che vivono in lui non possono 
rimanere prigionieri del risentimento o del rancore.

La lettera riassume il cammino descritto nell’esortazione a rivestirsi dell’amore, de-
ll’ἀγάπη, considerata come il legame, il vincolo della perfezione (Col 3,14). L’autore la des-
crive con la stessa espressione che ha usato prima quando parlava dell’unione tra la testa e il 
corpo che, attraverso giunture e legamenti, raggiungono la loro coesione. Il pensiero è analogo 
a quello che troviamo in relazione alla «via più eccellente» che Paolo descrive in modo elo-
quente nell’inno all’amore (cfr. 1 Cor 12,31 – 13, 13).

Solo così l’autore può concludere augurando che sia la pace che la parola di Cristo si radi-
chino profondamente in ciascuno dei credenti. In relazione all’espressione «parola di Cristo», 
è suggestivo l’uso del verbo ἐνοικέω, «abitare in». La parola di Cristo non è l’oracolo inappe-
llabile dall’alto, che si ascolta e al quale si deve solo obbedire, ma la voce che si accoglie e che 
entra in dialogo e in comunione, che si «insedia» nell’esistenza stessa. È un verbo che ha una 
forte connotazione fisica. Nella traduzione greca della Bibbia, è un verbo che appare fonda-
mentalmente nel libro del profeta Isaia per designare gli abitanti di un luogo come, ad esempio, 
Gerusalemme (cfr. Is 22,21). Il credente è quindi abitato dalla Parola di Cristo.

Se il famoso inno giovanneo contempla il logos che si è fatto carne e ha posto la sua ten-
da tra le tende degli uomini (cfr. Gv 1,14) ed esprime il suo carattere temporaneo attraverso il 
verbo σκηνόω, il testo deuteropaolino allude a un’abitazione e a una presenza della parola che 
potremmo definire permanenti. L’idea di piantare la tenda implica la conseguenza che, ad un 

6	 J.-B. Metz, Compassion. Zu einem Weltprogramm des Christentums im Zeitalter des Pluralismus der Religionen und Kultu-
ren, in Id. - L. Kuld - A. Weisbrod (Hrsg.), Compassion - Weltprogramm des Christentums. Soziale Verantwortung lernen, 
Friburgo – Basilea – Vienna 2000, 13.



- 14 -

certo punto, dovrà essere nuovamente smontata. La tenda è transitoria, come lo è stata l’esis-
tenza storica del logos fatto carne. Il senso di abitare, invece, è legato all’idea di una dimora 
permanente. Tutto ciò si concretizza non solo in relazione all’insegnamento e all’istruzione, 
ma anche alla lode liturgica. La parola viene accolta, appresa e celebrata. La parola abita nella 
misura in cui la lode diventa forma dell’esistenza.

Paolo nella lettera, tuttavia, non identifica questa situazione con l’eschaton, ma contempla 
la missione umanamente opprimente che resta da compiere e, in questo senso, oltre all’esorta-
zione ad essere grati, l’apostolo implora i credenti di pregare affinché si apra loro «una porta 
alla Parola» (Col 4,3) e il mistero di Cristo possa continuare ad essere proclamato. I credenti 
abitati dalla Parola intercedono affinché quella Parola di Cristo abiti anche in coloro che non 
hanno ricevuto il Vangelo di Cristo.

In quest’ultimo invito di Paolo incatenato nella lettera possiamo contemplare l’imperativo 
missionario di tutta la Chiesa. Essere abitati dalla Parola non si esaurisce nella gioia dell’in-
contro e di quella presenza, ma presuppone uno spirito inquieto finché quella Parola non abiti 
anche in tutti. La Parola viene accolta per essere trasmessa.



- 15 -

23L’uso pastorale della Parola

di Nicoletta Gatti

Introduzione: La Parola cuore della pastorale

Come può la parola di Cristo abitare in noi e tra noi, nelle nostre comunità? È importante 
riconoscere che il cammino della Chiesa cattolica verso una pastorale autenticamente biblica 
ha conosciuto tappe fondamentali negli ultimi sessant’anni. Dalla Dei Verbum (1965) alla In-
terpretazione della Bibbia nella Chiesa (IB – 1993) a Verbum Domini (2010), dalla Evangelii 
Gaudium (2013) all’istituzione della Domenica della Parola con Aperuit Illis (2019) e del mi-
nistero del Catechista con Antiquum Ministerium (2021), il Magistero ha continuamente ribadi-
to che l’annuncio della Chiesa — sia ad intra nella pastorale, sia ad extra nell’evangelizzazione 
— deve essere fondato nella Sacra Scrittura.

«Non solamente l’omelia deve alimentarsi della Parola di Dio. Tutta 
l’evangelizzazione è fondata su di essa, ascoltata, meditata, vissuta, celebrata e 
testimoniata. La Sacra Scrittura è fonte dell’evangelizzazione. È indispensabile che 
la Parola di Dio diventi sempre più il cuore di ogni attività ecclesiale» (EG 174).

Eppure, il fatto stesso che questo messaggio venga continuamente ripetuto indica che si 
tratta di una meta ancora lontana. In alcune realtà il cammino è ancora ai blocchi di partenza: 
la pastorale biblica è ridotta all’aggiunta di qualche simbolo durante la liturgia della Domenica 
della Parola o alla produzione di libretti per una settimana dedicata. In altre realtà, invece, ques-
ta consapevolezza ha generato iniziative interessanti e innovative. Ovunque, però, lo sviluppo 
dipende ancora troppo dalla sensibilità del vescovo o del presbitero di turno.

La domanda che guida la nostra riflessione è dunque questa: quanto è “biblica” la nostra 
pastorale? E soprattutto: come possiamo riscoprire il rapporto vitale con la Parola di Dio che 
nutre la fede e trasforma la vita?

Incontrare la Parola: Un dialogo che trasforma

La Chiesa ha sempre venerato le divine Scritture come ha fatto per il Corpo stesso del Sig-
nore. Questa affermazione della Dei Verbum ci ricorda che tra la mensa della Parola e la mensa 
dell’Eucaristia esiste un legame profondo e inscindibile. La preghiera attraverso la Parola carat-
terizza l’esperienza ebraico-cristiana di Dio fin dalle sue origini. Non si tratta di un’immersione 



- 16 -

mistica nell’abisso dell’universo, non è semplicemente un incontro con il Dio che vive in noi, 
ma è qualcosa di più: è l’incontro con un Dio che parla, che esce dal silenzio, che si fa dialogo.

La storia umana, nella prospettiva biblica, può essere descritta come il luogo in cui Dio 
esce dal suo isolamento e dal suo silenzio per parlare con l’uomo. La Scrittura Sacra testimonia 
tutto questo, caratterizzandosi come un terreno d’incontro e talvolta di scontro, lo spazio in 
cui Dio vive un colloquio serrato con l’umanità. Un colloquio a volte difficile e conflittuale — 
pensiamo alle lamentazioni di Giobbe, ai salmi imprecatori, alle proteste dei profeti — ma pur 
sempre reinventato e ricercato. Dio si rivela come l’Altro, come il Tu che rivelandosi rivela, il 
Tu della relazione.

La preghiera umana, esprimendo il desiderio di entrare in questo spazio sacro, di accoglie-
re Dio e di camminare verso di Lui, non può prescindere dalla Scrittura. Ogni altra via, ogni 
possibile illusione, ci allontana da Colui che ha già parlato: «Dio, avendo già parlato nei tempi 
antichi molte volte e in diversi modi ai padri per mezzo dei profeti, ultimamente, in questi gior-
ni, ha parlato a noi per mezzo del Figlio» (Eb 1,1-2).

Il Figlio è la Parola fatta carne, il Verbo che ha posto la sua tenda in mezzo a noi. Pregare 
la Parola significa dunque entrare in questo mistero di incarnazione: Dio che si fa vicino, che 
assume il linguaggio umano, che accetta i limiti della comunicazione terrena per raggiungerci 
dove siamo.

Camminare con la Parola: La Scrittura come spazio d’incontro

«Il Testo deve resistere. Solo chi sa accettarne i silenzi potrà ascoltarne la voce». Questa 
affermazione esprime bene il significato del dialogo con la Parola: un lento, talora anche fatico-
so, cammino a due. Un rapporto interpersonale fatto di silenzi e di parole, di ascolto e di attesa, 
di vicinanza e di alterità. È l’incontro con Colui che si è “fatto” Parola scritta perché desidera 
ardentemente essere accolto, meditato, “consumato” dal lettore orante.

Per questo incontrare la Scrittura richiede tempo, pazienza, perseveranza. Non è un eser-
cizio che produce frutti immediati. Come scriveva Gregorio Magno con un’immagine che at-
traversa i secoli, le parole divine crescono con chi le legge: quia divina eloquia cum legente 
crescunt1. La Parola non è un testo morto da analizzare, ma un interlocutore vivo che si svela 
progressivamente a chi lo frequenta con fedeltà.

La Torah: dialogo d’amore tra Dio e il suo popolo

Nella tradizione ebraica, il termine Torah non significa semplicemente “legge”. La radice 
ebraica richiama l’idea di mirare un bersaglio, di tirare una freccia verso il centro, di indicare 
una direzione. Ha assonanze anche con la radice del termine “concepire”, e può dunque evoca-
re l’idea di un’esistenza filiale, plasmata secondo il sogno originale del Creatore.

1	 Homiliae in Ezechielem, I,VII,8 (CCL 142).



- 17 -

La Torah è l’amore umile di un Dio che accetta di restringersi, di “rimpicciolirsi”, assu-
mendo la debolezza del linguaggio umano per farsi dialogo. La Parola di Dio che si rivela può 
essere paragonata a coloro che l’hanno ricevuta, l’hanno trasmessa e la trasmettono ancora, 
nella relazione maestro-discepolo. La Torah è amore che genera amore.

Un antico insegnamento rabbinico afferma: «Girala e rigirala, la Torah, 
poiché tutto è in essa. Se anche un uomo solo si siede per occuparsi della Torah, la 
presenza divina è con lui».

Questa tradizione ci offre un’immagine poetica e profonda del rapporto con la Scrittura. 
La Torah viene paragonata a una donna amata che si affaccia appena dalla finestra della sua 
casa. L’innamorato, pazzo d’amore per lei, scruta attentamente attraverso la grata, cercando in 
ogni direzione. Lei sa che il suo innamorato insiste nel frequentare quella grata. E che fa? Apre 
appena un poco la porta della sua stanza remota, per un attimo rivela il suo volto all’amato, e 
subito lo nasconde di nuovo. L’innamorato la vede e viene trascinato interiormente verso di lei 
con il cuore, con l’anima, con tutto il suo essere.

Così è il rapporto con la Parola: una ricerca appassionata, un desiderio che cresce nell’at-
tesa, una rivelazione che si svela poco a poco a chi persevera nell’amore.

I Padri della Chiesa: mangiare la Parola

I Padri della Chiesa hanno sviluppato una profonda spiritualità della Parola, utilizzando 
spesso il linguaggio eucaristico per descrivere l’incontro con la Scrittura. San Girolamo scri-
veva:

Noi mangiamo la Carne e beviamo il Sangue di Cristo nell’Eucaristia e, allo 
stesso modo, nella lettura delle Scritture. Io ritengo l’Evangelo Corpo di Cristo: 
perciò nei libri Sacri io cerco Cristo. Nella lettura della Parola io consumo Cristo, 
Parola spezzata per tutti2.

San Gregorio di Nazianzio riprende la stessa immagine: «Quando apro con fede i Van-
geli, io consumo l’Agnello Pasquale»3. E ancora, dalla tradizione patristica ci giunge questo 
invito:

Quando apri i Sacri Testi inizi un cammino a due: tu e lo Spirito. Grida: Signore, 
vieni! E allora, per la potenza dello Spirito, il Cristo verrà. Possiamo leggere la 
Parola soltanto cuore a cuore con Gesù: chi si accosta alla Parola si siede alla 
mensa dell’ultima Cena4.

2	 Commentarium in Ecclesiasten III, 12-13 (PL 23, 1039A).
3	 Oratio 1, On Easter, III–IV (PG 35, 396–401).
4	 Giovanni Crisostomo, Omelie, 48 (PG 64, 462-466).



- 18 -

Queste immagini — mangiare, consumare, nutrirsi — ci dicono che la Parola non è sem-
plicemente da studiare o da capire intellettualmente. La Parola è da assimilare, da fare propria, 
da lasciare che diventi parte di noi, come il cibo che mangiamo diventa il nostro corpo.

Origene sviluppa ulteriormente questa spiritualità con un’immagine suggestiva: «Quanto 
più leggi, tanto più cresci. La lettura farà dell’anima vostra una novella arca dell’alleanza, che 
conserva in sé l’eterna fermezza dell’uno e dell’altro Testamento»5.

Vivere nella Parola: Diventare Vangelo

Ma il cammino non si ferma qui. Dopo aver incontrato la Parola e camminato con lei, 
siamo chiamati a vivere nella Parola. Che cosa significa? Significa permettere alla Parola di 
plasmare la nostra umanità, di trasformarci fino a diventare noi stessi parola vivente di Dio per 
gli altri.

È l’intuizione di essere segno, presenza di Dio nel mondo, buona notizia — in modo che 
Dio solo può realizzare. Purtroppo, solo di rado facciamo l’esperienza di come l’ascolto e la 
meditazione delle pagine bibliche possano davvero divenire “vangelo”, cioè buona notizia ca-
pace di liberarci da ogni idea irrealistica, meschina o triste a riguardo di noi stessi e del nostro 
destino.

La Parola chiede di incarnarsi nelle nostre parole. Domanda umilmente di diventare dono 
mutuo tra noi. Le lettere paoline lo esprimono con forza:

«La Parola di Cristo abiti tra voi nella sua ricchezza» (Col 3,16).

«La Parola del Signore riecheggia per mezzo vostro» (1Ts 1,8).

«La nostra lettera siete voi, una lettera scritta nei nostri cuori, conosciuta e letta da tutti 
gli uomini» (2Cor 3,2).

L’umanità di oggi, anche nel suo apparente rifiuto di Dio, anche nella sua indifferen-
za religiosa, grida inconsciamente il bisogno di vedere, toccare, contemplare una Parola fatta 
vicinanza, futuro, fiducia, roccia, consistenza. Come scrive Giovanni nella sua prima lettera: 
«Quello che era da principio, quello che noi abbiamo udito, quello che abbiamo veduto con i 
nostri occhi, quello che contemplammo e che le nostre mani toccarono del Verbo della vita... 
noi lo annunciamo anche a voi» (1Gv 1,1-3).

La Parola condivisa ci abilita a vivere il ministero profetico. Davanti alle urgenti interpel-
lanze provenienti dal mondo del lavoro, dalle nuove circostanze in cui vive la famiglia, dall’in-
quieta condizione dei giovani, le nostre comunità hanno bisogno di un allenamento costante al 
confronto con la Parola di Dio, per leggere nella sua luce la concreta situazione umana.

Il grido del mondo è troppo spesso ammutito da mura impastate d’indifferenza, capaci di 
trasformare anche i cuori in deserto. La nostra missione — ovunque ci troviamo — è annuncia-

5	 Homilia in Genesim IX,1 (PG 12, 210-211).



- 19 -

re il “bisbiglio” discreto del Signore che già viene, già opera, già trasforma. Come il germoglio 
che sboccia non visto, così la nostra testimonianza quotidiana fa fiorire la speranza. Siamo in-
viati ad essere “seminatori di speranza” in un mondo imprigionato dalla guerra, dove il fragore 
delle armi sembra soffocare ogni dialogo. Mentre la violenza divide i popoli e la paura chiude 
i cuori, insieme dobbiamo testimoniare che un altro mondo è possibile: il mondo del Principe 
della Pace che viene, anzi, è già tra noi.

Come ripetono le Scritture, sappiamo che il Signore verrà anzi viene a riscattare le nostre 
fatiche, a trasformare le spade in vomeri, a fare delle nostre ferite strumenti di riconciliazione. 
Viene come perdono che spalanca il futuro, come ristoro nella sofferenza, come luce di risu-
rrezione che penetra il buio della storia.

Stare nella Parola ci trasforma in prolungamento dell’umanità di Cristo nel mondo. Di-
ventiamo, per grazia, quella Parola che il mondo attende senza saperlo — quel bisbiglio discre-
to che annuncia la pace possibile.

Conclusione: Tutto si compie in te

La Dei Verbum al numero 2 descrive quella che possiamo chiamare la “teologia della pre-
ghiera cristiana”: Dio si rivela e dona all’uomo il senso della vita e della sua storia, alla luce del 
piano salvifico divino. Dio si “abbassa”, si “rimpicciolisce” per entrare in dialogo con l’uomo, 
e questo dialogo si attualizza nella preghiera.

Al numero 5, lo stesso documento ci ricorda che la preghiera avviene nell’abbandono del-
la fede, reso possibile dal dono dello Spirito che vive in noi. La preghiera diviene così il luogo 
della personalizzazione del rapporto credente, il luogo in cui l’alleanza nuova si fa esperienza 
personale.

E al numero 21 troviamo l’affermazione che nella lettura della Scrittura avviene lo stes-
so contatto con il Corpo del Cristo che ci è donato nell’Eucaristia. La Parola è l’incarnazione 
continuata del Verbo.

Origene concludeva le sue omelie con un’esortazione che risuona ancora oggi con tutta la 
sua forza: «Non credere che questi avvenimenti si siano compiuti nel passato: tutto si compie 
in te».

La Parola di Dio non è un ricordo del passato. È evento presente, è grazia che accade oggi, 
è trasformazione che opera ora in chi la accoglie con fede. Ogni volta che apriamo la Scrittura, 
la storia della salvezza si fa presente. Ogni volta che meditiamo un testo biblico, Dio parla a 
noi, oggi. Ogni volta che lasciamo che la Parola plasmi la nostra vita, diventiamo noi stessi 
annuncio vivente del Vangelo.

«La Parola di Cristo abiti tra voi nella sua ricchezza»: non è solo un augurio, ma una 
vocazione. La vocazione di ogni battezzato a diventare dimora della Parola, perché la Parola 
possa attraverso di noi raggiungere il mondo.



- 20 -

Cenni conclusivi e prospettive per il futuro

di Ernesto Borghi

Quanto abbiamo potuto ascoltare dalle parole di tre colleghi ricchi di compe-
tenza tecnica e passione formativa ha fatto capire, mi pare, che non abbiamo tempo 
da perdere. Che cosa intendo dire? Che il rapporto con la Parola di Dio contenuta 
nelle Scritture bibliche è un tesoro troppo importante perché non sias il centro della 
formazione cristiana, a tutte le età e in ogni ambiente ecclesiale. 

Troppe volte si dedicano energie e tempo in misura eccessiva a iniziative di 
formazione chiaramente superate dalle sfide spirituali e culturali proprie della nostra 
epoca. Occorre davvero chiedersi oggi che cosa nella formazione ed educazione 
religiosa abbia un valore limitato o non ne abbia e come poter cambiare la realtà 
in modo efficace. Dottrinalismi e moralismi devono essere del tutto abbandonati. 
Educare all’amore di se stessi e degli altri tramite una lettura seria ed esistenzisa-
le dei testi biblici è un imperativo davvero categorico nel nostro tempo. Abbiamo 
possibilità tecnologiche come in nessun’altra fase storica precedente. Si possono 
immaginare sinergie anche interconfessionali assai ragguardevoli. Sono condizioni 
che possono consentire di moltiplicare le occasioni di confronto tra le parole bibliche 
e la vita di oggi e di domani. Tutto dipende, però, da quanto intendiamo prendere sul 
serio, cioè considerare autorevole il discorso che tantissimi passi biblici propongono 
sull’espressione della giustizia per tutte e tutti al di là di qualsiasi forma di egoismo 
e di irresponsabilità verso gli altri e verso l’ambiente naturale.

Fare entrare in noi la Parola del Dio di Gesù Cristo non è una scelta facilmente 
tranquillizzante. L’autore della lettera ai Colossesi ha delineato un quadro etico che 
fa riferimento ad un’esistenza di grande intensità relazionale. E chi cerca il quieto 
vivere, dove credere significa accettare senza pensare qualsiasi cosa proponga ques-
ta o quest’altra autorità religiosa o politica, palesemente non fa parte di coloro che 
hanno la Parola di Cristo in loro. 

Libertà di coscienza, ricerca dei valori dello spirito, attenzione allo sviluppo 
economico proprio insieme a quello altrui: questi sono alcuni degli aspetti di una 
vita che sia aperta alle parole divine contenute nelle Scritture bibliche. Pensiamoci, 
in questa settima Domenica della Parola, iniziativa voluta da un vescovo di Roma 
che della cura dell’altro, anzitutto se povero e indifeso, ha fatto uno dei tratti qualifi-
canti del suo ministero. E sono caratteristiche che dobbiamo cercare di condividere 
al massimo, se vogliamo tentare di essere credenti nel Dio di Gesù Cristo davvero 
credibili sia come individui che come comunità ecclesiale.

Buona Domenica della Parola 2026 a tutte e a tutti!



- 21 -

Biografie

Ernesto Borghi

Nato a Milano (Italia) nel 1964, sposato e padre di due figli, dottore in Teolo-
gia (Uni-Friburgo) e laureato in Sacra Scrittura (Pontificia Commissione Biblica di 
Roma), professore di Sacra Scrittura all’ISSR «Guardini» di Trento e al PFTIM di 
Napoli (sezione San Tommaso d’Aquino), coordinatore della Sottoregione Sud e 
Ovest Europa della Federazione Biblica Cattolica e coordinatore della formazione 
biblica nella diocesi di Lugano (Svizzera).

Adrian Graffy

Nato a Ilford (Inghilterra) nel 1950, è stato ordinato presbitero per la diocesi di 
Brentwood nel 1974. Dottore in Sacra Scrittura presso il Pontificio Istituto Biblico 
nel 1983, è stato docente di Sacra Scrittura al St John’s Seminary di Wonersh dal 
1983 al 2005. È direttore del sito web www.whatgoodnews.org. Dal 2011 è parroco 
di Gidea Park e dal 2014 è membro della Pontificia Commissione Biblica. Tra i suoi 
scritti più recenti: Reading the Bible Through Lent: All the Lenten scripture readings 
from the Catholic liturgy, Darton, Longman and Todd, London 2023; “Sono stra-
niero nel paese”. La migrazione secondo la Bibbia, in «Parola&parole» (29/2024), 
13-26.

 
Adrian Taranzano

Nato a Balnearia (Argentina) nel 1974, ha iniziato i suoi studi filosofici, biblici 
e teologici a Córdoba. Si è laureato in esegesi biblica presso il Pontificio Istituto Bi-
blico di Roma (Italia) e ha conseguito il dottorato in teologia presso la Ludwig-Ma-
ximilian-Universität di Monaco (Germania). Si è laureato in entrambe le università 
europee con il massimo dei voti (Summa cum Laude) e in Germania ha ricevuto il 
Promotionspreis della Münchener Universitätsgesellschaft (Förderpreis 2015). Ha 
pubblicato diverse opere scientifiche e divulgative e ha insegnato in varie istituzioni 
accademiche. Attualmente insegna esegesi presso l’ISCR della Facoltà di Teologia 
dell’Università Cattolica di Valencia ed è collaboratore scientifico presso la Facoltà 
di Teologia della Ludwig-Maximilian-Universität di Monaco. È sposato ed è padre 



- 22 -

di un figlio. Tra le sue pubblicazioni: “Ma voi, chi dite che io sia?” (Mc 8,29). Brevi 
Riflessioni Bibliche alla luce del Vangelo di Marco, Create Space, USA 2012; Los 
relatos del nacimiento de Jesús. Un Galileo singular, Buenos Aires 2020; (con G. 
Garcia Helder) Misericordia: Abrazo entrañable a nuestra desnudez, Córdoba 2022; 
Dichos Oscuros de Jesús, Lima 2023. 

Nicoletta Gatti

Nata a Rovereto (TN) nel 1961, dopo la licenza in Scienze Bibliche al Pontifi-
cio Istituto Biblico, ha insegnato Sacra Scrittura in Etiopia. Nel 2006 ha conseguito 
il dottorato in Teologia Biblica presso la Pontificia Università Gregoriana di Roma 
con una dissertazione intitolata Perché il piccolo diventi fratello. La pedagogia del 
dialogo nel cap. 18 di Matteo (PUG, Roma 2008). Attualmente vive in Ghana, dove 
si dedica all’insegnamento universitario nei campi dell’ermeneutica africana e teolo-
gia biblica (Department for the Study of Religions, University of Ghana, Legon) e al 
dialogo interreligioso, con un’azione formativa sia a carattere accademico che pasto-
rale. Tra i suoi scritti in lingua italiana vi sono la collaborazione ai cinque volumi del 
progetto internazionale “Leggere i vangeli per la vita di tutti” (ABSI-Edizioni Terra 
Santa, 2017-2022), il saggio L’ingiustizia sociale e il lutto della terra (Isaia 24,4): 
lettura ecologica di testi profetici, in «Parola&parole - monografie» 30 (2021), 25-
35 e la curatela (con C. Matarazzo) del libro Celebrare la fede Trasformare la vita, 
Cittadella, Assisi (PG) 2024. Le sue pubblicazioni in lingua inglese riguardano la 
lettura interculturale dei testi biblici nel contesto culturale ghanese. 




