2026



Catholic Biblical Federation

QUE LA PAROLE DU CHRIST HABITE ENTRE VOUS
(Col 3,16)

VERS LE SEPTIEME DIMANCHE DE LA
PAROLE DE DIEU

25 janvier 2026 — Conférence en ligne

(Modérateur: Ernesto Borghi, Svizzera Italiana)



QUE LA PAROLE DU CHRIST HABITE ENTRE VOUS
(Col 3,16)

La septieme édition du « Dimanche de la Parole de Dieu » (25 janvier
2026) souhaite aider toutes les personnes intéressées par les paroles
qui font vivre pleinement [’humanité a accorder une place toujours plus
importante a la Parole de Dieu dans leur vie. Au cours de cette rencontre,
nous proposerons quelques réflexions, a partir de deux passages qui
parlent, de maniere différente, de la puissance et de la valeur de cette
Parole dans la vie quotidienne de chacun, depuis |’Antiquité jusqu’a notre
époque..



INDICE

Introduction S
Ernesto Borghi

Coordinateur de la sous-région CBF Europe du Sud et de I’Ouest
Svizzera Italiana

Présentation des interventions 6
Pour une Parole de Sagesse 7
(Sg 18,14-16)
Adrian Graffy

Commission biblique pontificale - Royaume-Uni

Pour une Parole de Vie 10
(Col 3,5-17)

Adrian Taranzano

Université catholique de Valence - Spain

Pour une utilisation Pastorale de la Parole......... 15
Nicoletta Gatti
Université d’Etat du Ghana

Biographies 21



Introduction

par Ernesto Borghi

n ce septieme Dimanche de la Parole de Dieu intitulé «Que la parole

du Christ habite parmi vous», a partir de Colossiens 3,16, en tant que

Fédération biblique catholique, nous avons pensé ne pas considérer cela
uniquement comme une invitation passionnée de 1’auteur de cette lettre du Nouveau
Testament, mais avant tout comme une responsabilité qui peut étre assumée par tou-
te personne qui pense et dit croire en Dieu et en Jésus-Christ.

Comment faire entrer la Parole du Christ, ¢’est-a-dire 1’amour fraternel le plus
concret et le plus quotidien, dans notre vie et dans celle des autres?

Sinous retracons toute la révélation biblique, en particulier a cette étape de ’his-
toire humaine ou I’injustice et I’égoisme semblent étre des conditions de plus en plus
répandues, nous sommes alors confrontés a ce qui est un appel constant : aimer Dieu
est un choix effectif basé sur le fait que I’on veut vraiment le bien pour soi-méme et
pour les autres. Sans contrainte ni obligation, mais en se demandant constamment quel
sens peut avoir la vie quotidienne sans une pratique de I’amour libre et ouvert, intelli-
gent et passionné. La Parole de Dieu est, en derniere analyse, Jésus-Christ, c’est-a-dire
la présence de I’amour dans I’existence de tous ceux qui s’ouvrent a cette logique de
vie. Il s’agit d’une Parole sage et vivifiante, sur laquelle il faut réfléchir toujours mieux
et toujours plus, jour apres jour. Dans cette perspective, nous avons demandé a trois
collegues et amis, originaires de trois continents différents - Adrian Graffy d’Europe,
Adrian Taranzano d’Amérique du Sud et Nicoletta Gatti pratiquement d’Afrique - de
nous proposer quelques réflexions sur deux textes bibliques tres €loquents sur le sujet -
Sagesse 18,14-16 et Colossiens 3,5-17 - et sur les moyens de faire entrer efficacement
la Parole de Dieu dans la vie de chacun. Notre Fédération biblique catholique existe et
a un sens si elle parvient a collaborer a un objectif essentiel a I’action et a I’existence
méme de I’Eglise de Jésus-Christ: faire de la Parole de Dieu contenue dans les Ecri-
tures bibliques un point de référence toujours plus important pour la vie du plus grand
nombre possible de personnes dans le monde. La Fédération Biblique Catholique a
une portée mondiale, ses ressources ¢économiques sont certes plus limitées qu’il ne
serait utile et nécessaire, mais son travail depuis plusieurs décennies est d’autant plus
significatif qu’il est le fruit d’une interaction cordiale et créative entre de nombreuses
personnes de nationalités, de langues et de cultures différentes.

Chacun des trois collégues s’exprimera dans sa langue maternelle et le texte de
son intervention est disponible, comme la Fédération I’a fait lors des cinq initiatives
précédentes pour «Le Dimanche de la Parole de Dieu», de 2020 a aujourd’hui, dans
trois autres langues.

-5-



Présentation des interventions

Nous donnons tout d’abord la parole a Adrian Graffy, né a liford (Angleterre)
en 1950, ordonné prétre pour le dioceése de Brentwood en 1974. Il est directeur du
site web www.whatgoodnews.org. Depuis 2014, il est membre de la Commission
biblique pontificale. Son intervention s’intitule <FOR A WORD OF WISDOM (Sa-
gesse 18,14-16)».

Le deuxiéme intervenant de notre rencontre est Adrian Taranzano. N¢ a Bal-
nearia (Argentine) en 1974, il est marié et pere d’un enfant. Il enseigne actuellement
I’exégese a I'ISCR de la Faculté de théologie de I’Université catholique de Valen-
ce et est collaborateur scientifique a la Faculté¢ de théologie de I’Université¢ Lud-
wig-Maximilian de Munich. Le titre de son intervention est « Pour une parole de vie
(Colossiens 3,5-17) ».

Conclut la série des intervenants Nicoletta Gatti, née a Rovereto (Italie) en
1961. Elle vit depuis trente ans en Afrique. Elle réside depuis vingt ans au Ghana, ou
elle se consacre a I’enseignement universitaire dans les domaines de I’herméneuti-
que africaine et de la théologie biblique (Département d’études religieuses, Univer-
sité du Ghana, Legon).

Le titre de son intervention est «Pour une utilisation pastorale de la Paroley.
contexte culturel ghanéen.



Pour une Parole de Sagesse
(Sag 18:14-16)

par Adrian Graffy

«Quand le silence paisible enveloppait tout, et que la nuit avait parcouru la
moitié de son rapide cours, du haut des cieux, du trone royal, ta Parole toute-puissante
bondit comme un guerrier sévere au coeur de la terre condamnée. Portant ton ordre
sans ambiguité comme une épée tranchante, elle se dressa et remplit ['univers de
mort ; bien que se tenant sur la terre, elle toucha le ciely (18, 14-16).

En ce septiéme dimanche de la Parole, nous réfléchissons a partir d’un livre biblique a la
frontiére entre la culture juive et la culture grecque, peu connu dans I’Eglise et dans la société:
le livre de la Sagesse. Deux versets du livre de la Sagesse (18 :14-15a), la Sagesse de Salomon,
figurent dans la liturgie catholique les jours suivant No€l, en particulier comme «antienne d’en-
trée» pour la messe du deuxieme dimanche de Noél.

Méme si les mots logos et dabar n’apparaissent pas dans Genese 1, il est important de
rappeler que le premier acte de Dieu est de parler, de prononcer la Parole. Genése 1:1 donne le
titre « Au commencement, Dieu créa le ciel et la terre». Genese 1 :2 nous donne une description
du chaos pré-créationnel, avec le «vide informe », les «ténebres» et le «vent puissant». Ce n’est
qu’au verset 3 que Dieu commence a agir, créant par la puissance de sa parole. La Parole libére
la réalité du chaos, apportant la lumiere et la vie.

La puissance de la parole est a nouveau celebrée dans les dernieres lignes du Second Isaie.
Comme dans Sagesse 18, Isaie 55:10-11 parle de la descente de la Parole : «Comme la pluie
et la neige descendent (yarad) du ciel et ne reviennent pas avant d’avoir arrosé la terre... ainsi
en est-il de la parole qui sort de ma bouche (ken yihyeh debari asher yetse mippi)». 11 poursuit:
«Elle ne revient pas a moi sans avoir accompli ma volonté et réalis¢ ce pour quoi elle a été
envoyeey.

Le Livre de la Sagesse, probablement écrit au Ile ou ler siecle avant J.-C., a ét¢ composé
en grec en Egypte et est attribué a Salomon, connu pour sa sagesse et sa collection de paroles
pleines de sagesse. [Sa sagesse «surpassait la sagesse de tous les fils de I’Orient et toute la sa-
gesse de I’'Egypte». (1 Rois 5:10) Il «composa trois mille proverbes» (v. 10), dont certains ont
sans doute trouve leur place dans le livre des Proverbes.

Le contexte est celui de 1’hostilité et de la persécution des Juifs d’Alexandrie par les Pto-
1émées, souverains d’Egypte aprés 1’effondrement de 1’empire d’Alexandre le Grand. L’ auteur
du livre de la Sagesse, que 1’on pense €tre un Juif de culture hellénistique né et éduque hors
de Palestine, s’inspire de la figure 1égendaire de Salomon. Il oppose la sagesse du judaisme a
la violence des paiens. Au chapitre 9, I’auteur met dans le coeur et sur les lévres de Salomon

-7-



une priére pour la sagesse: «Donne-moi la sagesse qui partage ton trone» (v. 4). L’ensemble
du livre est écrit a ’intention des Juifs persécutés en Egypte et peut-€tre tentés d’embrasser les
coutumes paiennes.

La dernicre partie du livre, les chapitres 10 a 19, retrace la présence de la Sagesse dans
I’histoire d’Israél, depuis le «premier homme» (10 :1). Le texte fait allusion de manicre cryp-
tique a No¢, Jacob, Joseph et Moise, «le serviteur du Seigneur» (10 :16). Leurs noms n’appa-
raissent pas dans le texte.

Un midrash sur I’histoire de I’Exode, dont la pertinence par rapport a la situation contem-
poraine des Juifs d’Alexandrie est évidente, commence au verset 10:15. 11 dit: «La Sagesse
a délivré un peuple saint, une race irréprochable, d’une nation d’oppresseurs». La narra-
tion de I’histoire est guidée par le principe suivant pour comprendre I’action de Dieu: «Ain-
si, ce qui avait servi a punir leurs ennemis leur est devenu profitable dans leurs malheurs»
(11:5). Plusieurs «antithéses» suivent, illustrant la maniere dont fonctionne ce principe de
compréhension.

La premicere antithese (11:6-8) oppose 1’eau changée en sang comme premier fléau contre
I’Egypte dans Exode 7 a ’approvisionnement en eau du peuple dans le désert dans Exode 17:5-
6. Les antitheses sont interrompues par plusieurs digressions, parmi lesquelles une méditation
sur la «modération» et la «bonté» de Dieu, car Dieu est «amoureux de la vie» (philopsychos)
(11:26). La souveraineté de Dieu le rend «indulgent envers tous» (12:16). Une autre longue
digression sur le culte des idoles atteint son apogée avec la satire du blicheron, qui fabrique une
idole a partir d’un morceau de bois restant apres avoir fabriqué des meubles (13:11-14).

Une antithése ultérieure examine le fléau des ténébres infligé a I’'Egypte et le compare a la
colonne de feu qui guidait le peuple sur son chemin (18:3-4).

Vient ensuite 1’examen du dernier fléau, la mort des premiers-nés d’Egypte et la fuite du
peuple. En 18:5, ’auteur rappelle le décret de génocide des hommes d’Israél rapporté dans
Exode 1, et le sauvetage de I’enfant Moise: «Comme ils avaient décidé de tuer les enfants des
saints, et que parmi ceux qui avaient été exposés, un seul enfant avait été sauvé, tu les as punis
en emportant leur horde d’enfants et en les détruisant tous dans les eaux sauvages» (v. 5). La
seconde moitié du verset combine la dixiéme plaie, le massacre des premiers-nés d’Egypte,
avec le désastre de la mer Rouge.

Vient ensuite une description poétique de la nuit de la Paque. Le peuple attend «le salut
des justes et la ruine de I’ennemi» (v. 7). Le principe herméneutique annonce précédemment se
retrouve ici : le méme moyen qui sauve le peuple apporte le désastre a ’ennemi. La mer Rouge
est une voie de sortie pour le peuple et un piege pour ses ennemis.

Quelques versets se concentrent sur les lamentations du peuple d’Egypte qui pleure la
mort de ses premiers-nés (v. 10). «Esclaves et maitres», «roturiers et rois», ont souffert de la
méme maniere (v. 11). I1 n’y avait pas assez de vivants pour enterrer les morts. Les adorateurs
d’idoles doivent désormais reconnaitre que « ce peuple est le peuple de Dieu» (theou huion
laon einai) (v. 13).

Et ainsi, en 18:14-15 : «Quand un silence paisible enveloppa tout, et que la nuit eut par-
couru la moiti¢ de son rapide cours, du haut des cieux, du trone royal, ta Parole toute-puissante

-8-



bondit comme un guerrier séveére au ceeur de la terre condamnée». La Parole arrive pendant
la nuit, car le Seigneur avait dit au Pharaon: «A minuit, je passerai a travers I’Egypte» (Exode
11:4). L’accomplissement de ces paroles se trouve dans Exode 12:29: «A minuit, le Seigneur
frappa tous les premiers-nés du pays d’Egypte, depuis le premier-né du Pharaon, qui siége sur
son trone, jusqu’au premier-n¢ du prisonnier dans la fosse, et le premier-né de tout le bétail».

Dans Sagesse 18:15, le Verbe (logos) est décrit comme « tout-puissant » (ho pantody-
namos sou logos). Ce Verbe puissant « bien que debout sur la terre, touche le ciel » (18:16).
Pouvons-nous relier cela au mot puissant de Dieu dans Genése 1 et au mot efficace d’Isaie 557
Cette Parole est ¢galement un «guerrier» (polemistes), apportant la mort a une terre condam-
née. Cette utilisation du logos dans le livre de la Sagesse doit étre mise en parallele avec le
verset précédent «ta Parole, Seigneur, qui guérit tout» (ho sos, kyrie, logos ho pantas iomenos)
dans 16:12. Car le Seigneur, comme le précise le verset suivant, «détient le pouvoir de la vie et
de la mort» (su gar zoes kai thanatou exousian echeis) (16:13).

Le dernier chapitre de la Sagesse célebre de manicre exubérante la traversée de la mer
(chapitre 19). Pour les Egyptiens, ¢’est le chatiment final (v. 4), tandis que « toute la création »
est recréée au profit de ceux qui s’échappent (v. 6). « Ils étaient comme des chevaux au paturage,
ils bondissaient comme des agneaux, chantant tes louanges, Seigneur, leur libérateur (v. 9).

Que devons-nous penser de la « Parole » telle qu’elle est présentée dans le livre de la Sa-
gesse ? Elle a le pouvoir de Dieu pour la mort et pour la vie.

Le choix de 18:14-15a pour la liturgie de Noé€l a peut-€tre €t¢ motivé par le «silence pai-
sible» de la nuit. Les bergers « qui veillaient pendant la nuit» (Luc 2, 8) ont été terrifiés par
«I’ange du Seigneur» et «la gloire du Seigneur». Cette premiére annonce de I’Evangile (2,10),
rappelée dans la lecture de I’Evangile de la messe de Noél, est une présentation positive de la
Parole toute-puissante dans Sagesse 18,15.

L’activité principale de la Parole est de « sauter » du trone royal. Les Actes utilisent le
méme verbe dynamique hallomai (aoriste helato) en référence a deux boiteux guéris dans 3:8
et 14:10. (cf. aussi Isaie 35:6 et les boiteux bondissant comme des cerfs). Cette Parole, qui ap-
porte la mort a la terre condamnée, est aussi la Parole de Dieu capable d’apporter la vie (16:13).
L’utilisation de ce texte a Noél est certainement due a sa « descente » (helato). En cela, il s’ins-
crit dans la lignée de Jean 1:14 et Colossiens 3:16, deux utilisations significatives du logos en
référence au Christ. D’apres Jean: «La Parole (4o logos) s’est faite chair et a dressé sa tente
(eskenosen) parmi nousy. Et, d’aprés Paul: «Que la parole du Christ (ko logos tou Christou)
fasse sa demeure (enoikeito) parmi vousy.

La Parole, qui, dans la Sagesse 18:15, visite la terre une nuit pour infliger un chatiment,
vient dans le Christ pour vivre et demeurer parmi nous comme une présence vivifiante. Ce qui
importe, c’est que de nombreux mots de la Bible hébraique/du Premier Testament et du Nou-
veau Testament sont capables de donner la vie, en incitant chacun a réfléchir a la nécessité de
s’ouvrir chaque jour au bien, tant pour soi-méme que pour les autres.



Pour une parole de vie
(Col 3:5-17)

Par Adrian Taranzano

Introduction: une initiative dans la continuité du Concile Vatican 11

L’initiative du pape Francois de consacrer un dimanche de I’année a la Parole de Dieu
s’inscrit dans la continuité des préoccupations du Concile Vatican II et de ses efforts, non
seulement pour rapprocher les fidéles des Ecritures saintes, mais aussi pour en faire I’ame
de I’existence croyante. Pendant longtemps, 1’Ecriture a été la grande inconnue ou la grande
ignorée. Réduite a une simple source de dicta probantia en théologie ou remplacée dans la vie
spirituelle par d’autres écrits religieux, elle a perdu le contact avec la « source d’eau vive »,
remplacée par « des citernes fissurées qui ne retiennent pas I’eau » (Jr 2, 13).

Cette image suggestive liée a I’eau du prophete Jérémie pour évoquer la relation avec le
Dieu vivant n’est pas loin de la magnifique expression de saint Ephrem, docteur de 1’Eglise et
«harpe de Dieu», qui relie I’Ecriture a cette source capable d’étancher la soif et d’«hydrater»
toute la vie chrétienne: «Ce que tu as recu et obtenu est ta part, ce qui reste est ton héritage. Ce
que, a cause de ta faiblesse, tu ne peux recevoir a un moment donné, tu pourras le recevoir a
un autre moment, si tu perséveres. Ne t’efforce pas avidement de boire d’un seul trait ce qui ne
peut étre bu d’un seul coup, et ne renonce pas par paresse a ce que tu peux boire petit a petit »
(Saint Ephrem, Sur le Diatessaron 1,19).

Devise pour I’année 2026

Cette septieme année de c€lébration nous invite a réfléchir a une expression significative
tirée de la tradition paulinienne et formulée dans la Lettre & I’Eglise de Colosses: «O A6yog Tod
Xp1otod &volkeitm &v VUiv mAovcingy, «Que la parole du Christ habite en vous dans toute sa
richesse» (Col 3,16). Mais lisons le contexte de cette exhortation de la lettre:

Col 3

ISi donc vous étes ressuscités avec le Christ, recherchez les choses d’en haut,
out le Christ est assis a la droite de Dieu. *Aspirez aux choses d’en haut, non a celles
de la terre. *Car vous étes morts, et votre vie est cachée avec le Christ en Dieu.
‘Ouand le Christ, votre vie, apparaitra, alors vous aussi, vous apparaitrez glorieux
avec lui. *Mortifiez donc tout ce qui est terrestre en vous : fornication, impureté,

ions, is desi idité, qui idolatrie, i atti
assions, mauvais désirs et cupidité, qui est une idolatrie, °tout ce qui attire la

-10 -



colere de Dieu sur les rebelles, et que vous pratiquiez autrefois, lorsque vous viviez
ainsi. *Mais maintenant, rejetez aussi tout cela: colere, rage, méchanceté, calomnie
et obscénités, loin de votre bouche. °Ne vous mentez pas les uns aux autres, car,
dépouillés du vieil homme et de ses ceuvres, "vous avez revétu le nouvel homme, qui
se renouvelle pour parvenir a une connaissance parfaite, a l’'image de son Créateur,
"ou il n’y a ni Grec ni Juif, ni circoncis ni incirconcis, ni barbare ni Scythe, ni
esclave ni libre, mais ou Christ est tout et en tous. '’Revétez-vous donc, comme des
elus de Dieu, saints et bien-aimés, d’un coeur misericordieux, de bonteé, d humilite,
de douceur, de patience, *vous supportant les uns les autres et vous pardonnant
mutuellement, si quelqu 'un a un sujet de plainte contre un autre. Comme le Seigneur
vous a pardonné, pardonnez-vous aussi les uns aux autres. "*Et par-dessus tout cela,
revétez-vous de ['amour, qui est le sceau de la perfection. PEt que la paix du Christ
régne dans vos ceeurs, car c’est a elle que vous avez été appelés pour former un seul
corps. Et soyez reconnaissants. '°Que la parole du Christ habite parmi vous dans
toute sa richesse; instruisez-vous et exhortez-vous avec toute la sagesse, chantant
a Dieu, de tout votre coeur et avec reconnaissance, des psaumes, des hymnes et des
cantiques inspirés. "’ Tout ce que vous faites, en parole ou en acte, faites-le au nom
du Seigneur Jésus, en rendant grdce a Dieu le Pere par luiy.

Destinataires de la lettre

Ces paroles s’adressent a une communauté du sud-ouest de la péninsule anatolienne, dans
la région de Phrygie, située a environ 200 km d’Ephése et prés de Hiérapolis et de Laodicée'.
Cette région était peuplee de peuples de cultures diverses et pratiquait des cultes orgiaques. Le
syncrétisme religieux était une réalité et une menace pour ceux qui avaient accueilli I’Evangile.
Etant donné qu’a la fin du Ier siécle, la ville de Colosses n’était plus peuplée?, il faut affirmer
que la lettre a été rédigée dans la seconde moitié¢ de ce premier siecle. Selon Col 2,1, les Co-
lossiens n’ont pas connu Paul personnellement, mais seulement ses collaborateurs. Cependant,
le Paul de la lettre se considere responsable de la foi de la communauté et ressent I'urgence de
proposer le mystere divin en Christ afin de dissiper la menace de la « philosophie » (Col 2,8)
étrangére a 1’Evangile, probablement celle d’un groupe ésotérique et syncrétique judéo-chré-
tien proche des cultes paiens des mystéres’.

Idées centrales

La citation se trouve dans le troisiéme chapitre de la division actuelle, dans une section
caractérisée par son style parénétique. Avant d’exhorter des groupes de personnes spécifiques
(cf. Col 3,18 —4,1), I’auteur le fait de maniére générale (cf. Col 3,1-17).

1 Cf. A. Pifiero, Los Libros del Nuevo Testamento. Traduccion y Comentario, Madrid 2021, 1742-1743.
2 Cf. Pifiero, Los Libros, 1743.
3 Cf. Pifiero, Los libros, 1743. Cf. également M. Theobald, Der Kolossarbrief, dans M. Ebner - S. Schreiber (Hrsg.), Einleitung

-11 -



I1 ne faut pas oublier que la parénése est la conséquence du don recu. Dans le prologue,
I’auteur a développé le fondement christocentrique du mystére du salut (cf. Col 1,15-20)* et
situé son propre ministere et sa mission dans ce contexte (Col 1,24- 2,5).

Qui est le Christ pour I’auteur ? Dans Col 1,15-20, nous trouvons 1’un des plus beaux
hymnes du Nouveau Testament. Il y est décrit comme I’image du Dieu invisible, le fondement
de toute la création et I’artisan de la réconciliation.

Mais cet hymne, lu a partir de I’exhortation qui a été choisie comme devise du Dimanche
de la Parole de Dieu, permet de dire que, pour le texte adressé aux croyants de Colosses, le
Christ n’est pas seulement ’image du Dieu invisible (Col 1,15), mais aussi la voix et la parole
du Dieu ineffable, qui devient maintenant voix et parole humaines. Tout comme I’invisible de
Dieu se laisse voir dans les traits du Christ, sa voix ineffable se laisse €galement entendre dans
sa voix humaine. Le Christ est a la fois I’'image du Dieu invisible et la parole, la voix humaine
du Dieu qui parlait auparavant « depuis le ciel » a Israél (cf. Dt 4, 36-39), mais qui le fait dé-
sormais « d’en bas », face a face, dans son Fils.

Le Christ est la parole vivante qui s’adresse méme a ceux qui ne sont pas circoncis. Le
Christ est la Parole du Dieu qui ne fait pas de distinction entre Juifs et Grecs, entre hommes et
femmes, entre libres et esclaves. On peut dire que, pour I’auteur de la lettre, Dieu a « circoncis
dans le Christ » (cf. Col 2, 11) les paiens®, qui, par la foi et le baptéme, sont déja ressuscités.

Division de la section

On pourrait dire que la premiere partie du chapitre parénétique présente les éléments sui-
vants:

a) Un souvenir du don: les croyants sont ressuscités avec le Christ (Col 3,1), ils sont morts
avec lui et leurs vies sont cachées avec le Christ en Dieu (Col 3,3), jusqu’a ce qu’il se manifeste
et fasse participer les croyants a sa gloire (Col 3,4).

b) Exhortation, a la deuxiéme personne, & mourir aux vices : les croyants doivent faire
mourir tous les comportements et les vices qui les caractérisaient (Col 3,5-9), avant de revétir
I’homme nouveau (Col 3,10-11).

c¢) Exhortation, a la deuxiéme personne, a revétir les attitudes propres a I’homme nouveau
: les réconciliés se caractérisent par des attitudes qui construisent la communauté (Col 3,12-14)
et qui trouvent leur point culminant dans I’amour (Col 3,14).

d) Double exhortation, a la troisiéme personne, a I’empire de la paix du Christ, comprise
comme la vocation a laquelle ils ont été appelés, en un seul corps (Col 3,15) et, en second lieu,
a I’habitation de la Parole du Christ (Col 3,16), dans un contexte d’enseignement et de louange
liturgique.

in das Neue Testament, Stuttgart 2008, 439-441.
4 Pour une présentation détaillée et technique de la structure de la lettre, cf. Theobald, Kolossarbrief, 431-433.
5 Cf. Theobald, Kolossarbrief, 441.

-12-



e) Exhortation finale a orienter ses paroles et ses ceuvres de maniere christocentrique, en
rendant grace au Pére par son intermédiaire (Col 3,17).

Dans cette vie déja ressuscitée, I’exhortation a vivre de maniere christocentrique n’est pas
une imposition ou un commandement extérieur, mais le déploiement de ce qui a été recu.

La section parénétique commence par le rappeler, puis énumére en premier lieu les vices
et les comportements incompatibles avec la nouvelle réalit¢ de I’homme nouveau. Mais la
description ne s’épuise pas dans les comportements a éviter, elle débouche sur ceux a déployer.

La condition propre aux hommes nouveaux qui se sont dépouillés de I’ancien exige avant
tout qu’ils se revétent d’entrailles de compassion (omAdyyva oiktipuod, Col 3,12). Les en-
trailles expriment 1’intimité profonde de I’étre humain.

C’est une belle exhortation qui est pleine de conséquences. Ce n’est pas en vain que 1’in-
fluent théologien allemand J. B. Metz a affirmé que la compassion est le «programme universel
du christianisme»®. Il n’est pas possible d’avoir une mystique, une existence dans I’Esprit,
sans une compassion capable de ressentir et de souffrir avec les autres, en communion avec
leurs fragilités et leurs angoisses. Il est important de souligner que la formulation de la lettre
est parallele a celle que 1’on trouve dans le cantique de Zacharie (omAdyyva éléovg, Le 1,78)
et qui explique I’intimit¢ méme de Dieu. C’est du ceeur miséricordieux de Dieu que jaillissent
son plan et ses visites salvatrices. Dans la lettre, c¢’est la méme caractéristique que les croyants
ressuscités doivent avoir les uns envers les autres.

L’auteur n’ignore pas les relations conflictuelles ni la fragilité des liens. Il suppose qu’il
existe des offenses et des tensions. Face a celles-ci, la magnanimité et le pardon sont la seule
voie. C’est pourquoi I’auteur exhorte a se pardonner les uns les autres, comme le Seigneur vous
a pardonné. C’est comme un écho de la priere dominicale (cf. Mt 6,12), mais alors que dans
celle-ci le fondement était théocentrique, ici I’exhortation se base sur le pardon recu du Sei-
gneur, le Christ. On pourrait presque dire qu’il est aussi le premier-né de ceux qui pardonnent.
Ceux qui vivent en lui ne peuvent rester prisonniers du ressentiment ou de la ranceeur.

La lettre résume le chemin décrit dans I’exhortation a revétir I’amour, I’dyéimn, considéré
comme le lien, le ligament de la perfection (Col 3,14). L’auteur le décrit avec la méme expres-
sion qu’il a utilisée auparavant lorsqu’il parlait de I’union de la téte et du corps qui, grace a
des articulations et des ligaments, atteignent leur cohésion. Cette pensée est analogue a celle
que nous trouvons en relation avec la « voie la plus excellente» que Paul décrit de maniere ¢élo-
quente dans ’hymne a I’amour (cf. 1 Co 12,31 — 13, 13).

C’est seulement ainsi que ’auteur peut conclure en souhaitant que la paix et la parole
du Christ s’enracinent profondément en chacun des croyants. En ce qui concerne 1’expression
« parole du Christ », ’emploi du verbe évowkém, « habiter dans », est suggestif. La parole du
Christ n’est pas I’oracle sans appel venu d’en haut, que I’on entend et auquel il faut simplement
obéir, mais la voix que 1’on accueille et qui entre en dialogue et en communion, qui « s’installe

6 J.-B. Metz, Compassion. Zu einem Weltprogramm des Christentums im Zeitalter des Pluralismus der Religionen und Kulturen,
dans Id. - L. Kuld - A. Weisbrod (éd.), Compassion - Weltprogramm des Christentums. Soziale Verantwortung lernen, Fri-
bourg - Bale - Vienne 2000, 13.

-13-



» dans I’existence méme. C’est un verbe qui a une forte connotation physique. Dans la traduc-
tion grecque de la Bible, ¢’est un verbe qui apparait essentiellement dans le livre du prophéte
[saie pour désigner les habitants d’un lieu, comme par exemple Jérusalem (cf. Is 22,21). Le
croyant est donc habité par la Parole du Christ.

Si le célebre hymne johannique contemple le logos qui s’est fait chair et qui a planté sa
tente parmi les tentes des hommes (cf. Jn 1,14) et exprime son caractére temporaire a travers le
verbe oknvow, le texte deutéro-paulinien fait allusion a une habitation et a une présence de la
parole que nous pourrions définir comme permanentes. 1’idée de dresser la tente implique la
conséquence qu’a un moment donné, il faudra la relever. La tente est transitoire, comme ’a été
I’existence historique du logos fait chair. Le sens d’habiter, en revanche, renvoie a I’idée d’une
demeure permanente. Tout cela se concrétise non seulement dans 1’enseignement et I’instruc-
tion, mais aussi dans la louange liturgique. La parole est accueillie, apprise et célébrée. La
parole habite dans la mesure ou la louange devient une forme d’existence.

Paul, dans sa lettre, n’identifie toutefois pas cette situation a I’eschaton, mais contemple la
mission humainement écrasante qui reste a accomplir et, en ce sens, outre I’exhortation a étre
reconnaissants, 1’apotre implore les croyants de prier pour qu’une «porte s’ouvre a la Paroley
(Col 4,3) et que le mystere du Christ puisse continuer a étre proclamé. Les croyants habités par
la Parole intercédent pour que cette Parole du Christ habite également ceux qui n’ont pas recu
I’Evangile du Christ.

Dans cette derniére invitation de Paul enchainé dans sa lettre, nous pouvons contempler
I’impératif missionnaire de toute I’Eglise. Etre habités par la Parole ne se limite pas a la joie
de la rencontre et de cette présence, mais suppose un esprit inquiet jusqu’a ce que cette Parole
habite également en tous. La Parole est accueillie afin d €tre transmise.

-14 -



L’utilisation pastorale de la Parole

par Nicoletta Gatti

Introduction: La Parole au cceur de la pastorale

Comment la parole du Christ peut-elle habiter en nous et entre nous, dans nos communau-
tés? Il est important de reconnaitre que le cheminement de I’Eglise catholique vers une pastorale
authentiquement biblique a connu des étapes fondamentales au cours des soixante derniéres
années. De la Dei Verbum (DV - 1965) a la Interpretazione della Bibbia nella Chiesa (IB —1993),
a Verbum Domini (VD - 2010), de I’ Evangelii Gaudium (EG - 2013) a I’institution du Dimanche
de la Parole avec Aperuit Illis (Al - 2019) et du ministere du catéchiste avec Antiguum Ministe-
rium (AM - 2021), le Magistére a continuellement réaffirmé que ’annonce de I’Eglise — tant ad
intra dans la pastorale qu’ad extra dans I’évangélisation — doit étre fondée sur I’Ecriture Sainte

Ce n’est pas seulement I’homélie qui doit se nourrir de la Parole de Dieu. Toute
I’évanggélisation est fondée sur elle, écoutée, méditée, vécue, célébrée et témoignée.
La Sainte Ecriture est source de 1’évangélisation. Par conséquent, il faut se former
continuellement & 1’écoute de la Parole. L’Eglise n’évangélise pas si elle ne se laisse
pas continuellement évanggéliser. Il est indispensable que la Parole de Dieu “devienne
toujours plus le ceeur de toute activité ecclésiale”» (EG 174).

Pourtant, le fait méme que ce message soit sans cesse répété indique qu’il s’agit d’un
objectif encore lointain. Dans certaines réalités, le chemin est encore a I’état embryonnaire : la
pastorale biblique se réduit a I’ajout de quelques symboles pendant la liturgie du Dimanche de
la Parole ou a la production de livrets pour une semaine consacrée a ce theme. Dans d’autres ré-
alités, en revanche, cette prise de conscience a donné lieu a des initiatives intéressantes et inno-
vantes. Partout, cependant, le développement dépend encore trop de la sensibilité de 1I’évéque
ou du prétre en fonction.

La question qui guide notre réflexion est donc la suivante: dans quelle mesure notre pasto-
rale est-elle «biblique»? Et surtout: comment pouvons-nous redécouvrir la relation vitale avec
la Parole de Dieu qui nourrit la foi et transforme la vie?

Rencontrer la Parole : un dialogue qui transforme

L’Eglise a toujours vénéré les Ecritures divines comme elle 1’a fait pour le Corps méme
du Seigneur. Cette affirmation de la Dei Verbum nous rappelle qu’il existe un lien profond et

-15-



indissoluble entre la table de la Parole et la table de I’Eucharistie. La priere a travers la Parole
caractérise I’expérience judéo-chrétienne de Dieu depuis ses origines. Il ne s’agit pas d’une
immersion mystique dans 1’abime de 1’'univers, ni d’une simple rencontre avec le Dieu qui vit
en nous, mais de quelque chose de plus : c’est la rencontre avec un Dieu qui parle, qui sort du
silence, qui se fait dialogue.

L’histoire humaine, dans la perspective biblique, peut étre décrite comme le lieu ou Dieu
sort de son isolement et de son silence pour parler 4 I’homme. L’Ecriture Sainte en témoigne,
se caractérisant comme un terrain de rencontre et parfois de confrontation, I’espace ou Dieu
vit un dialogue intense avec I’humanité. Un dialogue parfois difficile et conflictuel — pensons
aux lamentations de Job, aux psaumes imprécatoires, aux protestations des prophétes — mais
toujours réinventé et recherché. Dieu se révele comme I’ Autre, comme le Tu qui, en se révélant,
révéle, le Tu de la relation.

La priére humaine, exprimant le désir d’entrer dans cet espace sacré, d’accueillir Dieu
et de marcher vers Lui, ne peut faire abstraction de ’Ecriture. Toute autre voie, toute illusion
possible, nous ¢éloigne de Celui qui a déja parlé: «Dieu, qui a parlé autrefois a plusieurs reprises
et de plusieurs manieres aux peres par les prophétes, nous a parlé en ces derniers temps par le
Fils» (He 1,1-2).

Le Fils est la Parole faite chair, le Verbe qui a planté sa tente parmi nous. Prier la Parole
signifie donc entrer dans ce mystere de 1’incarnation: Dieu qui se fait proche, qui adopte le
langage humain, qui accepte les limites de la communication terrestre pour nous rejoindre 1a
ou nous sommes.

2. Marcher avec la Parole : PEcriture comme lieu de rencontre

«Le Texte doit résister. Seul celui qui sait accepter ses silences pourra entendre sa voix»
(Fusco). Cette affirmation exprime bien le sens du dialogue avec la Parole: un cheminement lent,
parfois méme laborieux, a deux. Une relation interpersonnelle faite de silences et de paroles,
d’écoute et d’attente, de proximité et d’altérité. C’est la rencontre avec Celui qui s’est « fait » Pa-
role écrite parce qu’il désire ardemment étre accueilli, médité, « consommé » par le lecteur priant.

C’est pourquoi rencontrer I’ Ecriture demande du temps, de la patience, de la persévérance.
Ce n’est pas un exercice qui produit des fruits immédiats. Comme 1’écrivait Grégoire le Grand
avec une image qui traverse les siécles, les paroles divines grandissent avec ceux qui les lisent
: quia divina eloquia cum legente crescunt'. La Parole n’est pas un texte mort a analyser, mais

un interlocuteur vivant qui se révele progressivement a ceux qui le fréquentent avec fidélité.

La Torah: dialogue d’amour entre Dieu et son peuple

Dans la tradition juive, le terme Torah ne signifie pas simplement « loi ». La racine hé-
braique renvoie a I’idée de viser une cible, de tirer une fleche vers le centre, d’indiquer une
direction. Elle a également des assonances avec la racine du terme «concevoir», et peut donc

1 Homiliae in Ezechielem, ,VIL,8 (CCL 142).

-16 -



évoquer I’idée d’une existence filiale, fagonnée selon le réve originel du Créateur. La Torah
est I’amour humble d’un Dieu qui accepte de se restreindre, de « se rapetisser », en assumant
la faiblesse du langage humain pour se faire dialogue. La Parole de Dieu qui se révéle peut
étre comparée a ceux qui I’ont regue, I’ont transmise et la transmettent encore, dans la relation
maitre-disciple. La Torah est I’amour qui engendre 1’amour.

Un ancien enseignement rabbinique affirme : «Tourne et retourne la Torah, car tout est en
elle. Méme si un seul homme s’assoit pour s’occuper de la Torah, la présence divine est avec lui.

Cette tradition nous offre une image poétique et profonde de la relation avec I’Ecriture. La
Torah est comparée a une femme aimée qui se penche a la fenétre de sa maison. .’ amoureux,
fou d’amour pour elle, scrute attentivement a travers les barreaux, cherchant dans toutes les
directions. Elle sait que son amoureux insiste pour fréquenter ces barreaux. Que fait-elle? Elle
ouvre légérement la porte de sa chambre €loignée, révele un instant son visage a son bien-aimé,
puis le cache a nouveau. L’amoureux la voit et est attiré intérieurement vers elle avec son cceur,
son ame, tout son étre.

Telle est la relation avec la Parole: une recherche passionnée, un désir qui grandit dans
I’attente, une révélation qui se dévoile peu a peu a ceux qui perséverent dans I’amour.

Les Péres de I’Eglise: manger la Parole

Les Péres de I’Eglise ont développé une profonde spiritualité de la Parole, utilisant souvent
le langage eucharistique pour décrire la rencontre avec I’Ecriture. Saint Jérome écrivait:

Nous mangeons la Chair et buvons le Sang du Christ dans I’Eucharistie et, de
la méme maniére, dans la lecture des Ecritures. Je considére 1’Evangile comme le
Corps du Christ: ¢’est pourquoi je cherche le Christ dans les livres sacrés. En lisant
la Parole, je consomme le Christ, Parole rompue pour tous?.

Saint Grégoire de Nazianze reprend la méme image: «Quand j’ouvre les Evangiles avec foi,
je consomme 1’Agneau pascal»’. Et encore, la tradition patristique nous adresse cette invitation:

Quand tu ouvres les Textes sacrés, tu commences un chemin a deux : toi et I’Es-
prit. Crie : Seigneur, viens ! Et alors, par la puissance de 1’Esprit, le Christ viendra.
Nous ne pouvons lire la Parole qu’en cceur a cceur avec Jésus : celui qui s’approche
de la Parole s’assoit a la table de la Céne®.

Ces images — manger, consommer, se nourrir — nous disent que la Parole n’est pas
simplement a étudier ou a comprendre intellectuellement. La Parole doit étre assimilée, faite
sienne, laissée devenir partie de nous, comme la nourriture que nous mangeons devient notre

2 Commentarium in Ecclesiasten 111, 12-13 (PL 23, 1039A).
3 Oratio 1, On Easter, 1I-1V (PG 35, 396—401).
4 Jean Crisostome, Homeélies, 48 (PG 64, 462-466).

-17 -



corps. Origene développe davantage cette spiritualité avec une image suggestive: «Plus vous
lisez, plus vous grandissez. La lecture fera de votre ame une nouvelle arche de 1’alliance, qui
conserve en elle la fermeté éternelle de I’ Ancien et du Nouveau Testamenty’.

Vivre dans la Parole: devenir Evangile

Mais le chemin ne s’arréte pas la. Apres avoir rencontré /a Parole et marché avec elle, nous
sommes appeles a vivre dans la Parole. Qu’est-ce que cela signifie ? Cela signifie permettre a la
Parole de fagonner notre humanité, de nous transformer jusqu’a devenir nous-mémes la parole
vivante de Dieu pour les autres.

C’est I’intuition d’étre signe, présence de Dieu dans le monde, bonne nouvelle — d’une
maniere que seul Dieu peut réaliser. Malheureusement, nous faisons rarement 1I’expérience de
la fagon dont I’écoute et la méditation des pages bibliques peuvent vraiment devenir « évangile
», ¢’est-a-dire bonne nouvelle capable de nous libérer de toute idée irréaliste, mesquine ou
triste a propos de nous-mémes et de notre destin.

La Parole demande a s’incarner dans nos paroles. Elle demande humblement a devenir un
don mutuel entre nous. Les lettres de Saint Paul ’expriment avec force:

«Que la parole du Christ habite parmi vous dans toute sa richesse» (Col 3,16).
«La parole du Seigneur résonne a travers vousy» (1 Th 1, 8).

«Vous €tes notre lettre, une lettre écrite dans nos cceeurs, connue et lue par tous les hommes
(2 Co 3,2).

L’humanité d’aujourd’hui, méme dans son rejet apparent de Dieu, méme dans son indiffé-
rence religieuse, crie inconsciemment son besoin de voir, de toucher, de contempler une Parole
faite proximité, avenir, confiance, rocher, consistance. Comme 1’écrit Jean dans sa premiere
lettre: «Ce qui était dés le commencement, ce que nous avons entendu, ce que nous avons vu de
nos yeux, ce que nous avons contemplé et que nos mains ont touché du Verbe de la vie... nous
vous I’annongons aussi» (1 Jn 1,1-3).

La Parole partagée nous rend capables de vivre le ministere prophétique. Face aux inter-
pellations urgentes provenant du monde du travail, des nouvelles circonstances dans lesquelles
vit la famille, de la condition inquicte des jeunes, nos communautés ont besoin d’un entrai-
nement constant a la confrontation avec la Parole de Dieu, pour lire a sa lumiére la situation
humaine concrete.

Le cri du monde est trop souvent étouffé par des murs imprégnés d’indifférence, capables
de transformer méme les coeurs en désert. Notre mission, ou que nous soyons, est d’annoncer
le «murmurey discret du Seigneur qui vient déja, qui agit déja, qui transforme déja. Comme
le bourgeon qui s’épanouit a I’abri des regards, notre témoignage quotidien fait fleurir I’espé-
rance. Nous sommes envoyé€s pour étre des « semeurs d’espérance » dans un monde empri-
sonné par la guerre, ou le fracas des armes semble étouffer tout dialogue. Alors que la violence

5 Homilia in Genesim IX,1 (PG 12, 210-211).

-18-



divise les peuples et que la peur ferme les cceurs, nous devons témoigner ensemble qu’un autre
monde est possible: le monde du Prince de la Paix qui vient, ou plutot qui est déja parmi nous.

Comme le répétent les Ecritures, nous savons que le Seigneur viendra, ou plutdt vient,
pour racheter nos peines, transformer les épées en socs, faire de nos blessures des instruments
de réconciliation. Il vient comme un pardon qui ouvre grand 1’avenir, comme un réconfort dans
la souffrance, comme une lumiere de résurrection qui pénétre les ténébres de 1’histoire.

Rester dans la Parole nous transforme en prolongement de I’humanité du Christ dans le
monde. Nous devenons, par grace, cette Parole que le monde attend sans le savoir — ce mur-
mure discret qui annonce la paix possible.

Conclusion: Tout s’accomplit en toi

Le Dei Verbum, au numéro 2, décrit ce que nous pouvons appeler la «théologie de la
priere chrétienne» : Dieu se révéle et donne a ’homme le sens de la vie et de son histoire, a la
lumiere du plan salvifique divin. Dieu «s’abaisse», «se rapetisse» pour entrer en dialogue avec
I’homme, et ce dialogue se réalise dans la pricre.

Au numéro 5, le méme document nous rappelle que la pricre se fait dans I’abandon de la
foi, rendu possible par le don de 1’Esprit qui vit en nous. La priére devient ainsi le lieu de la
personnalisation de la relation du croyant, le lieu ou la nouvelle alliance devient une expérience
personnelle.

Et au numéro 21, nous trouvons ’affirmation que la lecture de 1’Ecriture permet le méme
contact avec le Corps du Christ qui nous est donné dans 1’Eucharistie. La Parole est ’incarna-
tion continue du Verbe.

Origene concluait ses homélies par une exhortation qui résonne encore aujourd’hui avec
toute sa force: «Ne croyez pas que ces ¢vénements se sont accomplis dans le passé: tout s’ac-
complit en vousy.

La Parole de Dieu n’est pas un souvenir du pass¢. C’est un événement présent, c’est une
grace qui se produit aujourd’hui, ¢’est une transformation qui opeére maintenant en ceux qui
I’accueillent avec foi. Chaque fois que nous ouvrons 1’Ecriture, I’histoire du salut devient pré-
sente. Chaque fois que nous méditons un texte biblique, Dieu nous parle, aujourd’hui. Chaque
fois que nous laissons la Parole faconner notre vie, nous devenons nous-mémes une annonce
vivante de I’Evangile.

«Que la parole du Christ habite parmi vous dans toute sa richesse » : ce n’est pas seule-
ment un souhait, mais une vocation. La vocation de chaque baptisé¢ a devenir demeure de la
Parole, afin que la Parole puisse atteindre le monde a travers nous.

-19-



Conclusions et perspectives d’avenir

par Ernesto Borghi

Ce que nous avons pu entendre dans les paroles de trois collégues riches en com-
pétences techniques et en passion pédagogique nous a fait comprendre, me semble-t-
il, que nous n’avons pas de temps a perdre. Qu’est-ce que je veux dire? Que la relation
avec la Parole de Dieu contenue dans les Ecritures bibliques est un trésor trop impor-
tant pour ne pas €tre au centre de la formation chrétienne, a tous les ages et dans tous
les milieux ecclésiaux. Trop souvent, on consacre une énergie et un temps excessifs
a des initiatives de formation clairement dépassées par les défis spirituels et culturels
de notre époque. Il faut vraiment se demander aujourd’hui ce qui, dans la forma-
tion et 1I’éducation religieuses, a une valeur limitée ou n’en a pas, et comment chan-
ger efficacement la réalité. Le doctrinalisme et le moralisme doivent étre totalement
abandonnés. Eduquer a bamour de soi et des autres a travers une lecture sérieuse et
existentielle des textes bibliques est un impératif vraiment catégorique a notre époque.

Nous disposons de possibilités technologiques comme jamais auparavant dans
I’histoire. On peut imaginer des synergies interconfessionnelles trés importantes. Ce
sont des conditions qui peuvent permettre de multiplier les occasions de confron-
tation entre les paroles bibliques et la vie d’aujourd’hui et de demain. Tout dépend
cependant de notre volonté de prendre au sérieux, ¢’est-a-dire de considérer comme
faisant autorité, le discours que de nombreux passages bibliques proposent sur 1’ex-
pression de la justice pour tous, au-dela de toute forme d’égoisme et d’irresponsabi-
lité envers les autres et I’environnement naturel.

Laisser entrer en nous la Parole du Dieu de Jésus-Christ n’est pas un choix
facile a accepter. L’auteur de la lettre aux Colossiens a esquissé un cadre ¢thique
qui fait référence a une existence d’une grande intensité relationnelle. Et ceux qui
recherchent une vie tranquille, ou croire signifie accepter sans réfléchir tout ce que
propose telle ou telle autorité religieuse ou politique, ne font manifestement pas
partie de ceux qui ont la Parole du Christ en eux. Liberté de conscience, recherche
des valeurs spirituelles, attention au développement économique propre et a celui
des autres : tels sont quelques-uns des aspects d’une vie ouverte aux paroles divines
contenues dans les Ecritures bibliques. Pensons-y, en ce septiéme dimanche de la
Parole, initiative voulue par un évéque de Rome qui a fait du soin de 1’autre, surtout
s’1l est pauvre et sans défense, I’une des caractéristiques de son ministere.

Et ce sont la des caractéristiques que nous devons nous efforcer de partager
au maximum, si nous voulons essayer d’étre des croyants en Jésus-Christ vraiment
crédibles, tant en tant qu’individus qu’en tant que communauté ecclésiale.

Bon dimanche de la Parole 2026 a toutes et a tous !

-20-



Biographie

Ernesto Borghi

N¢ a Milan (Italie) en 1964, marié et pere de deux enfants, docteur en théologie
(Uni-Fribourg) et licencié en Ecriture sainte (Commission biblique pontificale de
Rome), professeur d’Ecriture sainte & I’ISSR « Guardini » de Trente et au PFTIM de
Naples (section Saint Thomas d’ Aquin), coordinateur de la sous-région sud et ouest
de I’Europe de la Fédération biblique catholique et coordinateur de la formation bi-
blique dans le diocése de Lugano (Suisse).

Adrian Grafty

N¢ a Ilford (Angleterre) en 1950, il a été ordonné prétre pour le diocese de
Brentwood en 1974. Docteur en Ecriture Sainte a I’Institut biblique pontifical en
1983, il a enseigné 1’Ecriture Sainte au séminaire St John’s de Wonersh de 1983 a
2005. 11 est directeur du site web www.whatgoodnews.org. Depuis 2011, il est curé
de Gidea Park et depuis 2014, il est membre de la Commission biblique pontificale.
Parmi ses écrits les plus récents, on peut citer: Reading the Bible Through Lent: All
the Lenten scripture readings from the Catholic liturgy, Darton, Longman and Todd,
London 2023; “Sono straniero nel paese”. La migrazione secondo la Bibbia, dans
«Parola&parolex» (29/2024), 13-26.

Adrian Taranzano

N¢ a Balnearia (Argentine) en 1974, il a commencé ses études philosophiques,
bibliques et théologiques a Cordoba. Il a obtenu une licence en exégése biblique
a DInstitut pontifical biblique de Rome (Italie) et un doctorat en théologie a I’uni-
versité Ludwig-Maximilian de Munich (Allemagne). Il a obtenu son diplome dans
les deux universités européennes avec les meilleures notes (Summa cum Laude) et
a recu en Allemagne le Promotionspreis de la Miinchener Universititsgesellschaft
(Forderpreis 2015). Il a publié plusieurs ouvrages scientifiques et de vulgarisation et
a enseigné dans diverses institutions universitaires. Il enseigne actuellement I’exé-
gese a I’ISCR de la Faculté de théologie de I’Université catholique de Valence et est
collaborateur scientifique a la Faculté de théologie de I’Université Ludwig-Maximi-
lian de Munich. Il est marié et pére d’un enfant. Parmi ses publications : “Ma voi, chi
dite che io sia?” (Mc 8,29). Brevi Riflessioni Bibliche alla luce del Vangelo di Mar-

-21-



co, Create Space, USA 2012; Los relatos del nacimiento de Jesus. Un Galileo singu-
lar, Buenos Aires 2020; (con G. Garcia Helder) Misericordia: Abrazo entranable a
nuestra desnudez, Cordoba 2022; Dichos Oscuros de Jesus, Lima 2023.

Nicoletta Gatti

Née a Rovereto (TN) en 1961, aprés avoir obtenu une licence en sciences bi-
bliques a I’Institut biblique pontifical, elle a enseigné les Ecritures saintes en Ethio-
pie. En 2006, elle a obtenu un doctorat en théologie biblique a 1’Université pontifi-
cale grégorienne de Rome avec une thése intitulée « Pourquoi le petit devienne frere.
La pédagogie du dialogue dans le chapitre 18 de Matthieu » (PUG, Rome 2008).
I1 vit actuellement au Ghana, ou il se consacre a >enseignement universitaire dans
les domaines de hherméneutique africaine et de la théologie biblique (Département
d>études religieuses, Université du Ghana, Legon) et au dialogue interreligieux, avec
une action formative a la fois académique et pastorale. Parmi ses écrits en italien, on
peut citer sa collaboration aux cinq volumes du projet international “Leggere 1 van-
geli per la vita di tutti” (ABSI-Edizioni Terra Santa, 2017-2022), ’essai L 'ingiustizia
sociale e il lutto della terra (Isaia 24,4): lettura ecologica di testi profetici, in «Pa-
rola&parole - monografie» 30 (2021), 25-35 et, avec C. Matarazzo, I’édition du livre
Celebrare la fede Trasformare la vita, Cittadella, Assisi (PG) 2024. Ses publications
en anglais portent sur la lecture interculturelle des textes bibliques dans le contexte
culturel ghanéen.

-22.






