
- 1 -

   
  D

O
M

IN
GO DE LA PALABRA DE DIO

S

2026



- 2 -

Catholic Biblical Federation

QUE LA PALABRA DE CRISTO HABITE 
ENTRE VOSOTROS 

(Col 3,16)

HACIA LA VII 
«DOMINGO DE LA PALABRA DE DIOS»

25 de enero de 2026 - Conferencia en línea
(Moderador: Ernesto Borghi, Svizzera Italiana)



- 3 -

QUE LA PALABRA DE CRISTO HABITE 
ENTRE VOSOTROS

(Col 3,16)

La séptima edición del «Domingo de la Palabra de Dios» (25.1.2026) quiere 
ayudar a todas las personas interesadas en palabras que hagan vivir en plena 
humanidad a dar un espacio cada vez mayor a la Palabra de Dios en su vida. En este 
encuentro propondremos algunas reflexiones, que parten de dos pasajes que hablan, 
de manera diferente, del poder y el valor de esta Palabra en la vida cotidiana de 
cada uno, desde la antigüedad hasta nuestros días.



- 4 -

INDICE

Introducción.................................................................................................................................... 5
Ernesto Borghi 
Coordinador de la Subregión CBF Europa Meridional y Occidental
biblista (Svizzera Italiana) 

Presentación de las intervenciones................................................... 6

Para una palabra de sabiduría..................................................................7
(Sab 18,14-16)
Adrian Graffy 
Pontificia Comisión Bíblica - Reino Unido

Para una Palabra de vida ...............................................................................10
(Col 3,5-17)
Adrián Taranzano 
Universidad Católica de Valencia - España

El uso pastoral de la Palabra...................................................................15
Nicoletta Gatti 
Universidad Estatal de Ghana - Ghana

Biografías..........................................................................................................................................21



- 5 -

Introducción

Ernesto Borghi

En este séptimo Domingo de la Palabra de Dios titulado «Que la Palabra 
de Cristo habite entre vosotros», a partir de Colosenses 3,16, como Fe-
deración Bíblica Católica hemos pensado no considerar esto solo como 

una invitación apasionada del autor de esta carta del Nuevo Testamento, sino ante 
todo como una responsabilidad que puede asumir en primer lugar toda persona que 
piense y diga ser creyente en el Dios de Jesucristo.

¿Cómo es posible hacer entrar la Palabra de Cristo, es decir, el amor fraternal 
más concreto y cotidiano, en nuestra vida y en la de los demás?

Si repasamos toda la revelación bíblica, en particular en esta fase de la historia 
humana en la que parece que la injusticia y el egoísmo son condiciones cada vez más 
extendidas, nos encontramos ante lo que es una llamada constante: amar a Dios es 
una elección efectiva basada en cuánto se desea realmente el bien propio junto con 
el de los demás. Sin forzamientos ni obligaciones, pero también preguntándonos 
constantemente qué sentido puede tener la vida cotidiana sin una práctica de amor 
libre y abierto, inteligente y apasionado. 

La Palabra de Dios es, en última y culminante instancia, Jesucristo, es decir, 
la presencia del amor en la existencia de todos aquellos que se abren a esta lógica 
de vida. Se trata de una Palabra sabia y vitalizante, sobre la que hay que reflexionar 
cada vez mejor y cada vez más día a día. En esta perspectiva, hemos pedido a tres 
colegas y amigos, procedentes de tres continentes diferentes -Adrian Graffy de Europa, 
Adrian Taranzano de Sudamérica y Nicoletta Gatti prácticamente de África- que nos 
propusieran algunas reflexiones sobre dos textos bíblicos muy elocuentes sobre el tema 
-Sabiduría 18,14-16 y Colosenses 3,5-17- y sobre las formas de hacer entrar eficazmente 
la Palabra de Dios en la vida de cualquier persona. Nuestra Federación Bíblica Católica 
existe y tiene sentido si logra colaborar en un objetivo que es esencial para la propia ac-
ción y existencia de la Iglesia de Jesucristo: hacer que la Palabra de Dios contenida en las 
Escrituras bíblicas sea un punto de referencia cada vez más importante para la vida del 
mayor número posible de personas en el mundo. La Federación Bíblica Católica tiene 
un alcance mundial, sus recursos económicos son ciertamente más limitados de lo que 
sería útil y necesario, pero su trabajo desde hace varias décadas es tanto más significativo 
cuanto más es fruto de la interacción cordial y creativa de tantas personas de diferentes 
nacionalidades, lenguas y culturas.

Cada uno de los tres colegas hablará en su lengua materna y el texto de su inter-
vención está disponible, como ha hecho la Federación en las cinco iniciativas anteriores 
para «El Domingo de la Palabra de Dios», desde 2020 hasta hoy, en otras tres lenguas.



- 6 -

Presentación de las intervenciones

Damos primero la palabra a Adrian Graffy, nacido en Ilford (Inglaterra) en 
1950, ordenado sacerdote para la diócesis de Brentwood en 1974. Es director del 
sitio web www.whatgoodnews.org. Desde 2014 es miembro de la Pontificia Co-
misión Bíblica. Su intervención se titula «FOR A WORD OF WISDOM (Sabiduría 
18,14-16)».

El segundo ponente de nuestro encuentro es Adrian Taranzano, nacido en 
Balnearia (Argentina) en 1974, casado y padre de un hijo. Actualmente enseña exé-
gesis en el ISCR de la Facultad de Teología de la Universidad Católica de Valencia y 
es colaborador científico de la Facultad de Teología de la Ludwig-Maximilian-Uni-
versität de Múnich. El título de su intervención es «Por una palabra de vida (Colo-
senses 3,5-17)».

Cierra la serie de ponentes Nicoletta Gatti, nacida en Rovereto (Italia) en 1961, 
uel leva treinta años viviendo en África. Actualmente reside en Ghana, donde se de-
dica a la docencia universitaria en los campos de la hermenéutica africana y la teo-
logía bíblica (Departamento de Estudios Religiosos, Universidad de Ghana, Legon).

El título de su intervención es «Por un uso pastoral de la Palabra». Contexto 
cultural ghanés.



- 7 -

Para una Palabra de Sabiduría
(Sab 18,14-16)

Adrian Graffy

«Cuando el silencio pacífico lo envolvía todo y la noche había recorrido la mitad de 
su veloz curso, desde los cielos, desde el trono real, saltó tu Palabra todopoderosa como un 
guerrero severo al corazón de la tierra condenada. Llevando tu mandato inequívoco como una 
espada afilada, se mantuvo firme y llenó el universo de muerte; aunque estaba sobre la tierra, 
tocaba el cielo» (18:14-16).

En este séptimo Domingo de la Palabra, reflexionamos a partir de un libro bíblico que 
se encuentra en la frontera entre la cultura judía y la cultura griega, y que es poco conocido 
en la Iglesia y en la sociedad: el libro de la Sabiduría. Dos versículos del libro de la Sabiduría 
(18:14-15a), la Sabiduría de Salomón, aparecen en la liturgia católica en los días posteriores 
a la Navidad, en particular como «antífona de entrada» para la misa del segundo domingo de 
Navidad.

Aunque logos y dabar no aparecen en Génesis 1, es importante recordar que el primer 
acto de Dios es hablar, pronunciar la Palabra. Génesis 1:1 proporciona el título «En el principio 
creó Dios el cielo y la tierra». Génesis 1:2 nos ofrece una descripción del caos anterior a la 
creación, con el «vacío informe», las «tinieblas» y el «viento poderoso». Solo en el versículo 
3 Dios comienza a actuar, creando con el poder de su palabra. La Palabra libera la realidad del 
caos, trayendo luz y vida.

El poder de la palabra se celebra de nuevo en las últimas líneas del Segundo Isaías. Al 
igual que en Sabiduría 18, Isaías 55:10-11 habla de la llegada de la Palabra: «Como la lluvia y 
la nieve descienden (yarad) del cielo y no vuelven sin antes regar la tierra... así es la palabra que 
sale de mi boca (ken yihyeh debari asher yetse mippi)». Continúa: «No vuelve a mí sin cumplir 
su propósito y lograr lo que fue enviada a hacer».

El Libro de la Sabiduría, escrito probablemente en el siglo II o I a. C., fue compuesto en 
griego en Egipto y se atribuye a Salomón, recordado por su sabiduría y su colección de dichos 
sabios. [Su sabiduría «superaba la sabiduría de todos los hijos del Oriente y toda la sabiduría de 
Egipto». (1 Reyes 5:10) «Compuso tres mil proverbios» (v. 10), algunos de los cuales sin duda 
se incluyeron en el libro de Proverbios].

El contexto es la hostilidad y la persecución de los judíos de Alejandría por parte de los 
Ptolomeos, gobernantes de Egipto tras la caída del imperio de Alejandro Magno. El autor de 
Sabiduría, que se cree que era un judío de cultura helenística nacido y educado fuera de Pa-
lestina, se inspira en la figura legendaria de Salomón. Contrasta la sabiduría del judaísmo con 



- 8 -

la violencia de los paganos. En el capítulo 9, el autor pone en el corazón y en los labios de 
Salomón una oración por la sabiduría: «Concédeme la sabiduría que comparte tu trono» (v. 4). 
El libro en su conjunto está escrito para los judíos perseguidos en Egipto y quizás tentados de 
abrazar las costumbres paganas.

La parte final del libro, capítulos 10 a 19, traza la presencia de la Sabiduría en la historia 
de Israel, desde el «primer hombre» (10:1). El texto se refiere de forma secreta a Noé, Jacob, 
José y Moisés, «el siervo del Señor» (10:16). Sus nombres no aparecen en el texto.

Un midrash sobre la historia del Éxodo, cuya relevancia para la situación contemporánea 
de los judíos en Alejandría es obvia, comienza en 10:15. Dice así: «La Sabiduría liberó a un 
pueblo santo, una raza sin culpa, de una nación de opresores». El relato de la historia se guía 
por el siguiente principio para comprender la acción de Dios: «Así, lo que había servido para 
castigar a sus enemigos se convirtió para ellos en un beneficio en sus tribulaciones» (11:5). A 
continuación, se presentan varias «antítesis», ejemplos de cómo funciona el principio de com-
prensión.

La primera antítesis (11:6-8) contrasta el agua convertida en sangre como la primera pla-
ga contra Egipto en Éxodo 7 con el suministro de agua para el pueblo en el desierto en Éxodo 
17:5-6. Las antítesis se ven interrumpidas por varias digresiones, entre las que se encuentra una 
meditación sobre la «moderación» y la «bondad» de Dios, ya que Dios es «amante de la vida» 
(philopsychos) (11:26). La soberanía de Dios lo hace «indulgente con todos» (12:16). Otra lar-
ga digresión sobre el culto a los ídolos alcanza su clímax con la sátira del leñador, que hace un 
ídolo con un trozo de madera sobrante de la fabricación de muebles (13:11-14).

Una antítesis posterior considera la plaga de la oscuridad infligida a Egipto y la contrasta 
con la columna de fuego que guiaba al pueblo en su camino (18:3-4).

A continuación se examina la última plaga, la muerte de los primogénitos de Egipto y la 
huida del pueblo. En 18:5, el autor recuerda el decreto de genocidio de los varones de Israel 
relatado en Éxodo 1, y el rescate del niño Moisés: «Como habían decidido matar a los niños 
de los santos, y de los expuestos solo se había salvado un niño, los castigaste llevándote a su 
horda de niños y destruyéndolos a todos en las aguas salvajes» (v. 5). La segunda mitad del 
versículo combina la décima plaga, la matanza de los primogénitos de Egipto, con el desastre 
del Mar Rojo.

A continuación, hay una elaboración poética de la noche de la Pascua. El pueblo espera 
«el rescate de los justos y la ruina del enemigo» (v. 7). El principio hermenéutico anunciado an-
teriormente vuelve a aplicarse aquí: el mismo medio por el que se salva al pueblo trae el desas-
tre al enemigo. El mar Rojo es la vía de escape para el pueblo y una trampa para sus enemigos.

Algunos versículos se centran en el llanto del pueblo de Egipto que llora la muerte de sus 
primogénitos (v. 10). «Esclavos y amos», «plebeyos y reyes», sufrieron por igual (v. 11). No 
había suficientes vivos para enterrar a los muertos. Los seguidores de los ídolos deben ahora 
reconocer que «este pueblo es hijo de Dios» (theou huion laon einai) (v. 13).

Y así llegamos a 18:14-15: «Cuando el silencio pacífico lo envolvía todo, y la noche ha-
bía recorrido la mitad de su rápido curso, desde los cielos, desde el trono real, saltó tu Palabra 
todopoderosa como un guerrero severo al corazón de la tierra condenada». La Palabra llega por 



- 9 -

la noche, porque el Señor le había dicho al faraón: «A medianoche pasaré por Egipto» (Éxodo 
11:4). El cumplimiento de estas palabras se produce en Éxodo 12:29: «A medianoche, el Señor 
mató a todos los primogénitos de la tierra de Egipto: desde el primogénito del faraón, que se 
sienta en su trono, hasta el primogénito del prisionero en el calabozo, y el primogénito de todo 
el ganado».

En Sabiduría 18:15, el Verbo (logos) se describe como «todopoderoso» (ho pantodyna-
mos sou logos). Este Verbo poderoso «aunque está sobre la tierra, toca el cielo» (18:16). ¿Po-
demos relacionar esto con la poderosa palabra de Dios en Génesis 1 y con la eficaz palabra de 
Isaías 55? Esta Palabra es también un «guerrero» (polemistes), que trae la muerte a una tierra 
condenada. Este uso de logos en el libro de la Sabiduría debe ponerse en relación con el ver-
sículo anterior «tu Palabra, Señor, que lo cura todo» (ho sos, kyrie, logos ho pantas iomenos) 
en 16:12. Porque el Señor, como aclara el versículo siguiente, «tiene el poder de la vida y de la 
muerte» (su gar zoes kai thanatou exousian echeis) (16:13).

El capítulo final de la Sabiduría celebra de manera exuberante el cruce del mar (capítulo 
19). Para los egipcios, este es el castigo final (v. 4), mientras que «toda la creación» se recrea 
para beneficiar a los que escapan (v. 6). «Eran como caballos en los pastos, saltaban como cor-
deros, cantando tus alabanzas, Señor, su libertador (v. 9).

¿Qué debemos pensar de la «Palabra» tal y como se presenta en el libro de la Sabiduría? 
Tiene el poder de Dios para la muerte y para la vida.

La elección de 18:14-15a para la liturgia de Navidad puede haber sido motivada por el 
«silencio pacífico» de la noche. Los pastores «que velaban por la noche» (Lucas 2:8) se aterro-
rizaron ante el «ángel del Señor» y «la gloria del Señor». Este primer anuncio del Evangelio 
(2, 10), recordado en la lectura del Evangelio de la Misa de Nochebuena, es una presentación 
positiva de la Palabra todopoderosa en Sabiduría 18, 15.

La actividad principal de la Palabra es «saltar» del trono real. Hechos utiliza el mismo 
verbo dinámico hallomai (aoristo helato) en referencia a dos cojos curados en 3:8 y 14:10. 
(Véase también Isaías 35:6 y los cojos saltando como ciervos). Esta Palabra, que trae la muerte 
a la tierra condenada, es también la Palabra de Dios capaz de traer la vida (16:13). El uso de 
este texto en Navidad se debe sin duda también a su «descenso» (helato). En esto se asemeja a 
Juan 1:14 y Colosenses 3:16, dos usos significativos de logos en referencia a Cristo. De Juan: 
«El Verbo (ho logos) se hizo carne y puso su tienda (eskenosen) entre nosotros». Y, de Pablo: 
«Que la palabra de Cristo (ho logos tou Christou) haga su morada (enoikeito) entre vosotros».

La Palabra, que en una noche visita la tierra en Sabiduría 18:15 para infligir castigo, en 
Cristo viene a vivir y permanecer entre nosotros como una presencia vivificante. Y lo que im-
porta es que muchas palabras de la Biblia hebrea/Antiguo Testamento y del Nuevo Testamento 
son capaces de dar vida, haciendo reflexionar a cualquiera sobre la necesidad de abrirse cada 
día al bien propio junto con el de los demás.



- 10 -

Para una Palabra de vida 
(Col 3,5-17)

Adrián Taranzano

Introducción: Una iniciativa en continuidad con el Concilio Vaticano II

La iniciativa del papa Francisco de dedicar un domingo del tiempo durante el año a la Pa-
labra de Dios se puede comprender en continuidad con la preocupación del Concilio Vaticano 
II y con su esfuerzo, no sólo de acercar la Sagrada Escritura a los fieles, sino de hacer de ella el 
alma de la existencia creyente. Durante mucho tiempo, la Escritura fue la gran desconocida o la 
gran ignorada. Reducida a fuente de meros dicta probantia en la teología o sustituida en la vida 
espiritual por otra literatura religiosa, se perdía el contacto con el “manantial de aguas vivas”, 
sustituido por “cisternas agrietadas que el agua no contienen” (Jr 2,13). 

Esta sugestiva imagen vinculada al agua del profeta Jeremías para referirse a la relación 
con el Dios vivo, no está lejos de la magnífica expresión de san Efrén, doctor de la Iglesia y 
“arpa de Dios”, que vincula la Escritura con aquella fuente capaz de vencer la sed y de “hi-
dratar” toda la vida cristiana: “Lo que has recibido y conseguido es tu parte, lo que ha que-
dado es tu herencia. Lo que, por tu debilidad, no puedes recibir en un determinado momento 
lo podrás recibir en otra ocasión, si perseveras. Ni te esfuerces avaramente por tomar de un 
solo sorbo lo que no puede ser sorbido de una vez, ni desistas por pereza de lo que puedes ir 
tomando poco a poco” (San Efrén, Sobre el Diatessaron 1,19). 

Lema para el año 2026

Este séptimo año de la celebración nos invita a reflexionar con una expresión significativa 
tomada de la tradición paulina y formulada en la Carta a la Iglesia de Colosas: “Ὁ λόγος τοῦ 
Χριστοῦ ἐνοικείτω ἐν ὑμῖν πλουσίως”, “La palabra del Cristo habite en vosotros de manera 
abundante” (Col 3,16). Pero leamos el contexto de esta exhortación de la carta:

Col 3

1Así pues, si habéis resucitado con Cristo, buscad las cosas de arriba, donde 
está Cristo sentado a la diestra de Dios. 2Aspirad a las cosas de arriba, no a las de la 
tierra. 3Porque habéis muerto, y vuestra vida está oculta con Cristo en Dios. 4Cuando 
aparezca Cristo, vida vuestra, entonces también vosotros apareceréis gloriosos 



- 11 -

con él. 5Por tanto, mortificad cuanto en vosotros es terreno: fornicación, impureza, 
pasiones, malos deseos y la codicia, que es una idolatría, 6 todo lo cual atrae la ira de 
Dios sobre los rebeldes, 7y que también vosotros practicasteis en otro tiempo, cuando 
vivíais de ese modo. 8Mas ahora, desechad también vosotros todo esto: cólera, ira, 
maldad, maledicencia y obscenidades, lejos de vuestra boca. 9No os mintáis unos 
a otros, pues despojados del hombre viejo con sus obras, 10os habéis revestido del 
hombre nuevo, que se va renovando hasta alcanzar un conocimiento perfecto, según 
la imagen de su Creador, 11 donde no hay griego y judío; circuncisión e incircuncisión; 
bárbaro, escita, esclavo, libre, sino que Cristo es todo y en todos. 12Revestíos, pues, 
como elegidos de Dios, santos y amados, de entrañas de misericordia, de bondad, 
humildad, mansedumbre, paciencia,13soportándoos unos a otros, y perdonándoos 
mutuamente, si alguno tiene queja contra otro. Como el Señor os perdonó, perdonaos 
también vosotros. 14Y por encima de todo esto, revestíos del amor, que es el broche 
de la perfección. 15Y que la paz de Cristo reine en vuestros corazones, pues a ella 
habéis sido llamados formando un solo cuerpo. Y sed agradecidos. 16La palabra 
de Cristo habite en vosotros con toda su riqueza; instruíos y amonestaos con toda 
sabiduría, cantando a Dios, de corazón y agradecidos, salmos, himnos y cánticos 
inspirados. 17Todo cuanto hagáis, de palabra y de obra, hacedlo todo en el nombre 
del Señor Jesús, dando gracias a Dios Padre por medio de él”.

Destinatarios de la Carta
La destinataria de estas palabras es una comunidad en el suroeste de la península de Ana-

tolia, en la región de Frigia, ubicada a unos 200 km de Éfeso y cerca de Hierápolis y de Laodi-
cea.1 En ella había pueblos de diversas culturas y en la región se realizaban cultos orgiásticos. 
El sincretismo religioso era una realidad y una amenaza para los que habían acogido el evan-
gelio. Dado que al final del siglo I la ciudad de Colosas ya no estaba poblada2, se debe afirmar 
que la carta fue redactada en la segunda mitad de ese primer siglo.

Según Col 2,1 los colosenses no han conocido personalmente a Pablo, sino sólo a sus 
colaboradores. Sin embargo, el Pablo de la carta se entiende responsable de la fe de la comuni-
dad y siente la urgencia de proponer el misterio divino en Cristo para disipar la amenaza de la 
“filosofía” (Col 2,8) ajena al evangelio, probablemente de algún grupo esotérico y sincretista 
judeocristiano y cercano a los cultos paganos de misterios.3

Ideas centrales

La cita se encuentra en el tercer capítulo de la división actual, en una sección caracterizada 
por su estilo parenético. Antes de exhortar a grupos de personas concretas (cf. Col 3,18-4,1), el 
autor lo hace de manera general (cf. Col 3,1-17).

1	 Cf. A. Piñero, Los Libros del Nuevo Testamento. Traducción y Comentario, Madrid 2021, 1742-1743.
2	 Cf. Piñero, Los Libros, 1743.
3	 Cf. Piñero, Los libros, 1743. Cf. también M. Theobald, Der Kolossarbrief, en M. Ebner – S. Schreiber (Hrsg.), Einleitung 

in das Neue Testament, Stuttgart 2008, 431-445, 439-441.



- 12 -

No hay que olvidar que la parénesis es consecuencia del don recibido. En el proemio, el 
autor ha desarrollado el fundamento cristocéntrico del misterio de la salvación (cf. Col 1,15-
20)4 y ubicado su propio ministerio y misión en ese contexto (Col 1,24- 2,5).

¿Quién es Cristo para el autor? En Col 1,15-20 nos encontramos con uno de los himnos 
más bellos del Nuevo Testamento. Allí es descripto como la imagen del Dios invisible, el fun-
damento de creación entera y el artífice de la reconciliación.

Pero este himno, leído desde la exhortación que ha sido elegida como lema del Domingo 
de la Palabra de Dios, se puede decir que, para el texto dirigido a los creyentes de Colosas, 
Cristo no sólo es la imagen del Dios invisible (Col 1,15), sino también la voz y palabra del Dios 
inefable, pero que ahora se hace voz y palabra humana. Así como lo invisible de Dios se deja 
ver en los rasgos de Cristo, también su voz inefable se deja sentir en su voz humana. Cristo es a 
la vez la imagen del Dios invisible y la palabra, la voz humana del Dios que antes habló “desde 
el cielo” a Israel (cf. Dt 4,36-39), pero que ahora lo ha hecho “desde abajo”, cara a cara, en su 
Hijo.

Cristo es la palabra viva que se dirige incluso a aquellos que no vienen de la circuncisión. 
Cristo es la Palabra del Dios que no distingue entre judío y griego, entre varón o mujer, entre 
libre o esclavo. Se puede decir que para el autor de la carta Dios ha “circuncidado en Cristo” 
(cf. Col 2,11) a los gentiles,5 que por la fe y el bautismo ya están resucitados.

División de la sección 

Podríamos decir que la primera parte del capítulo parenético presenta estos elementos:

a)	 Una memoria del don: los creyentes han resucitado con Cristo (Col 3,1), han muerto con 
él y sus vidas están ocultas con Cristo en Dios (Col 3,3), hasta que se manifieste y haga 
partícipes de su gloria a los creyentes (Col 3,4).

b)	 Exhortación, en segunda persona, a la muerte de los vicios: los creyentes deben hacer 
morir todos aquellos comportamientos los vicios que los habían caracterizado (Col 3,5-
9), antes de haberse revestido del hombre nuevo (Col 3,10-11).

c)	 Exhortación, en segunda persona, a revestirse de las actitudes propias del hombre nuevo: 
los reconciliados se caracterizan por actitudes que construyen la comunidad (Col 3,12-
14) y que tienen su punto culminante en el amor (Col 3,14).

d)	 Doble exhortación, en tercera persona, al imperio de la paz de Cristo, entendida como la 
vocación a la que han sido llamados, en un solo cuerpo (Col 3,15) y, en segundo lugar, 
a la inhabitación de la Palabra de Cristo (Col 3,16), en un contexto de enseñanza y de 
alabanza litúrgica.

e)	 Exhortación final a orientar cristocéntricamente las propias palabras y obras, agradeciendo 
al Padre por medio de él (Col 3,17).

4	 Para una presentación pormenorizada y técnica de la estructura de la carta, cf. Theobald, Kolossarbrief, 431-433.
5	 Cf. Theobald, Kolossarbrief, 441.



- 13 -

En esta vida ya resucitada, la exhortación a vivir cristocéntricamente no es una imposi-
ción o mandamiento externo, sino el despliegue de lo recibido. La sección parenética comienza 
recordándolo y de allí enumera, en primer lugar, los vicios y conductas incompatibles con la 
nueva realidad del hombre nuevo. Pero la descripción no se agota en las conductas a evitar, sino 
que desemboca en aquellas a desplegar.

La condición propia de hombres nuevos que se despojaron del viejo exige, ante todo, que 
se revistan de entrañas de compasión (σπλάγχνα οἰκτιρμοῦ, Col 3,12). Las entrañas expresan la 
intimidad profunda del ser humano. Es una exhortación bella que está llena de consecuencias. 
No en vano el influyente teólogo alemán J. B. Metz ha afirmado que en la compasión tenemos 
el “programa universal del cristianismo”6. No es posible una mística, una existencia en el Espí-
ritu, sin entrañas capaces de sentir y padecer con, en comunión con las fragilidades y angustias 
ajenas. Es importante destacar que la formulación de la carta es paralela a la que se encuentra 
en el cántico de Zacarías (σπλάγχνα ἐλέους, Lc 1,78) y que explica la intimidad misma de Dios. 
De las entrañas de misericordia de Dios brota su plan y visita salvíficos. En la carta, es la misma 
característica que los creyentes resucitados deben tener unos con otros. 

El autor no ignora las relaciones conflictivas ni la fragilidad de los vínculos. Supone que 
existen las ofensas y las tensiones. Ante ellas, la magnanimidad y el perdón son el único cami-
no. Por ello, el autor exhorta a perdonarse unos a otros, así como el Señor los ha perdonado. Es 
como un eco de la oración dominical (cf. Mt 6,12), pero mientras que en ella el fundamento era 
teocéntrico, aquí la exhortación se basa en el perdón recibido del Señor, el Cristo. Casi podría-
mos decir que él es también el primogénito de los que perdonan. Quienes viven en él no pueden 
quedar presos del resentimiento o del rencor.

La carta resume el camino descrito en la exhortación a revestirse del amor, de la ἀγάπη, 
considerado como el vínculo, el ligamento de la perfección (Col 3,14). El autor la describe con 
la misma expresión que ha usado antes cuando hablaba de la unión de la cabeza y el cuerpo 
que, por medio de junturas y ligamentos, alcanzan su cohesión. El pensamiento es análogo al 
que encontramos en relación con el “camino más excelente” que Pablo describe de manera 
elocuente en el himno al amor (cf. 1Co 12,31 – 13,13). 

Sólo así el autor puede concluir deseando que tanto la paz y como la palabra de Cristo se 
arraiguen profundamente en cada uno de los creyentes. En relación con la expresión “palabra 
de Cristo”, es sugestivo el empleo del verbo ἐνοικέω, “habitar en”. La palabra de Cristo no es 
el oráculo inapelable desde arriba, que se escucha y al que sólo hay que obedecer, sino la voz 
que se acoge y que entra en diálogo y comunión, que se “instala” en la existencia mismo. Es un 
verbo que tiene una fuerte connotación física. En la traducción griega de la Biblia, es un verbo 
que aparece fundamentalmente en el libro del profeta Isaías para designar a los habitantes de un 
lugar como, por ejemplo, Jerusalén (cf. Is 22,21). El creyente es pues, habitado por la Palabra 
de Cristo.

Si el famoso himno joánico contempla al logos que se hizo carne y que puso su tienda 
entre las tiendas de los hombres (cf. Jn 1,14) y expresa su carácter temporal a través del verbo 

6	 J.-B. Metz, Compassion. Zu einem Weltprogramm des Christentums im Zeitalter des Pluralismus der Religionen und Kultu-
ren, en Id. - L. Kuld - A. Weisbrod (Hrsg.), Compassion - Weltprogramm des Christentums. Soziale Verantwortung lernen, 
Freiburg – Basel – Wien 2000, 9-18, 13.



- 14 -

σκηνόω, el texto deuteropaulino alude a una inhabitación y a una presencia de la palabra que 
podríamos definir como permanentes. La idea de poner la tienda lleva implícita la consecuencia 
de que, en algún momento, se deberá levantar otra vez. La tienda es transitaria, como la ha sido 
la existencia histórica del logos hecho carne. El sentido de habitar, en cambio, dice relación con 
la idea de una morada permanente. Todo ello se concreta no sólo en relación con la enseñanza 
y la instrucción, sino también con la alabanza litúrgica. La palabra se acoge, se aprende y se 
celebra. La palabra habita en la medida en que la alabanza se hace forma de la existencia.

El Pablo de la carta, sin embargo, no identifica esta situación con el eschaton, sino que 
contempla la humanamente abrumadora misión pendiente y, en este sentido, además de la 
exhortación a ser agradecidos, el apóstol implora que los creyentes oren para que se les abra 
“una puerta a la Palabra” (Col 4,3) y el misterio de Cristo pueda seguir siendo proclamado. Los 
creyentes habitados por la Palabra interceden para que esa Palabra de Cristo habite también en 
aquellos que no han recibido el Evangelio de Cristo.

En esta última invitación del Pablo encadenado de la carta podemos contemplar el im-
perativo misionero de toda la Iglesia. Ser habitados por la Palabra no se agota en el gozo del 
encuentro y de esa presencia, sino que supone el espíritu inquieto hasta que esa Palabra habite 
también en todos. La Palabra se acoge para transmitirla.



- 15 -

El uso pastoral de la Palabra

Nicoletta Gatti

Introducción: La Palabra, corazón de la pastoral

¿Cómo puede la palabra de Cristo habitar en nosotros y entre nosotros, en nuestras co-
munidades? Es importante reconocer que el camino de la Iglesia católica hacia una pastoral 
auténticamente bíblica ha conocido etapas fundamentales en los últimos sesenta años. Desde 
la Dei Verbum (DV - 1965) hasta la Interpretqzione della Bibbia nella Chiesa (IB – 1993) y la 
Verbum Domini (VD - 2010), desde la Evangelii Gaudium (EG - 2013) hasta la institución del 
Domingo de la Palabra con la Aperuit Illis (AI - 2019) y del ministerio del catequista con la 
Antiquum Ministerium (AM - 2021), el Magisterio ha reiterado continuamente que el anuncio 
de la Iglesia — tanto ad intra en la pastoral como ad extra en la evangelización — debe basarse 
en la Sagrada Escritura.

«No sólo la homilía debe alimentarse de la Palabra de Dios. Toda la 
evangelización está fundada sobre ella, escuchada, meditada, vivida, celebrada 
y testimoniada. Las Sagradas Escrituras son fuente de la evangelización. Por lo 
tanto, hace falta formarse continuamente en la escucha de la Palabra. La Iglesia no 
evangeliza si no se deja continuamente evangelizar. Es indispensable que la Palabra 
de Dios “sea cada vez más el corazón de toda actividad eclesial”» (EG 174).

Sin embargo, el hecho mismo de que este mensaje se repita continuamente indica que 
se trata de una meta aún lejana. En algunas realidades, el camino aún está en sus inicios: la 
pastoral bíblica se reduce a añadir algunos símbolos durante la liturgia del Domingo de la 
Palabra o a la producción de folletos para una semana dedicada a ella. En otras realidades, 
en cambio, esta conciencia ha generado iniciativas interesantes e innovadoras. Sin embargo, 
en todas partes, el desarrollo depende todavía demasiado de la sensibilidad del obispo o del 
presbítero de turno.

La pregunta que guía nuestra reflexión es, por tanto, la siguiente: ¿hasta qué punto es 
«bíblica» nuestra pastoral? Y, sobre todo: ¿cómo podemos redescubrir la relación vital con la 
Palabra de Dios que alimenta la fe y transforma la vida?

Encontrar la Palabra: un diálogo que transforma

La Iglesia siempre ha venerado las Sagradas Escrituras como lo ha hecho con el propio 
Cuerpo del Señor. Esta afirmación de la Dei Verbum nos recuerda que entre la mesa de la Pa-
labra y la mesa de la Eucaristía existe un vínculo profundo e indisoluble. La oración a través 



- 16 -

de la Palabra caracteriza la experiencia judeocristiana de Dios desde sus orígenes. No se trata 
de una inmersión mística en el abismo del universo, no es simplemente un encuentro con el 
Dios que vive en nosotros, sino algo más: es el encuentro con un Dios que habla, que sale del 
silencio, que se hace diálogo.

La historia humana, desde la perspectiva bíblica, puede describirse como el lugar en el 
que Dios sale de su aislamiento y su silencio para hablar con el hombre. La Sagrada Escritu-
ra da testimonio de todo ello, caracterizándose como un terreno de encuentro y, a veces, de 
enfrentamiento, el espacio en el que Dios mantiene un intenso diálogo con la humanidad. Un 
diálogo a veces difícil y conflictivo —pensemos en las lamentaciones de Job, en los salmos 
imprecatorios, en las protestas de los profetas—, pero siempre reinventado y buscado. Dios se 
revela como el Otro, como el Tú que al revelarse revela, el Tú de la relación.

La oración humana, al expresar el deseo de entrar en este espacio sagrado, de acoger a 
Dios y de caminar hacia Él, no puede prescindir de la Escritura. Cualquier otro camino, cual-
quier posible ilusión, nos aleja de Aquel que ya ha hablado: «Dios, habiendo hablado muchas 
veces y de muchas maneras a los padres por medio de los profetas en los tiempos antiguos, en 
estos últimos días nos ha hablado por medio del Hijo» (Hb 1,1-2).

El Hijo es la Palabra hecha carne, el Verbo que ha puesto su tienda entre nosotros. Rezar 
la Palabra significa, por tanto, entrar en este misterio de la encarnación: Dios que se hace cer-
cano, que asume el lenguaje humano, que acepta los límites de la comunicación terrenal para 
alcanzarnos donde estamos.

Caminar con la Palabra: la Escritura como espacio de encuentro

«El Texto debe resistir. Solo quien sabe aceptar sus silencios podrá escuchar su voz» (Fus-
co). Esta afirmación expresa bien el significado del diálogo con la Palabra: un camino lento, a 
veces incluso fatigoso, a dos. Una relación interpersonal hecha de silencios y palabras, de escu-
cha y espera, de cercanía y alteridad. Es el encuentro con Aquel que se «hizo» Palabra escrita 
porque desea ardientemente ser acogido, meditado, «consumido» por el lector orante.

Por eso, encontrarse con la Escritura requiere tiempo, paciencia, perseverancia. No es 
un ejercicio que produzca frutos inmediatos. Como escribió Gregorio Magno con una imagen 
que atraviesa los siglos, las palabras divinas crecen con quien las lee: quia divina eloquia cum 
legente crescunt7. La Palabra no es un texto muerto que hay que analizar, sino un interlocutor 
vivo que se revela progresivamente a quien lo frecuenta con fidelidad.

La Torá: diálogo de amor entre Dios y su pueblo

En la tradición judía, el término Torá no significa simplemente «ley». La raíz hebrea evoca 
la idea de apuntar a un objetivo, de lanzar una flecha hacia el centro, de indicar una dirección. 
También tiene consonancias con la raíz del término «concebir», y por lo tanto puede evocar la 
idea de una existencia filial, moldeada según el sueño original del Creador.

7	 Homiliae in Ezechielem, I,VII,8 (CCL 142).



- 17 -

La Torá es el amor humilde de un Dios que acepta reducirse, «encogerse», asumiendo la 
debilidad del lenguaje humano para convertirse en diálogo. La Palabra de Dios que se revela 
puede compararse con aquellos que la han recibido, la han transmitido y la siguen transmitien-
do, en la relación maestro-discípulo. La Torá es amor que genera amor.

Una antigua enseñanza rabínica afirma: «Da vueltas y vueltas a la Torá, porque todo está 
en ella. Aunque solo un hombre se siente a ocuparse de la Torá, la presencia divina está con él».

Esta tradición nos ofrece una imagen poética y profunda de la relación con las Escrituras. La 
Torá se compara con una mujer amada que se asoma por la ventana de su casa. El enamorado, loco 
de amor por ella, mira atentamente a través de la reja, buscando en todas direcciones. Ella sabe 
que su amado insiste en frecuentar esa reja. ¿Y qué hace? Abre un poco la puerta de su habitación 
remota, revela por un momento su rostro al amado y enseguida lo vuelve a ocultar. El enamorado 
la ve y se siente atraído interiormente hacia ella con el corazón, con el alma, con todo su ser.

Así es la relación con la Palabra: una búsqueda apasionada, un deseo que crece en la es-
pera, una revelación que se desvela poco a poco a quien persevera en el amor.

Los Padres de la Iglesia: comer la Palabra
Los Padres de la Iglesia desarrollaron una profunda espiritualidad de la Palabra, utilizan-

do a menudo el lenguaje eucarístico para describir el encuentro con la Escritura. San Jerónimo 
escribía:

Comemos la Carne y bebemos la Sangre de Cristo en la Eucaristía y, de la misma 
manera, en la lectura de las Escrituras. Considero el Evangelio como el Cuerpo de Cristo: 
por eso busco a Cristo en los libros sagrados. En la lectura de la Palabra consumo a Cristo, 
Palabra partida por todos8.

San Gregorio de Nacianceno retoma la misma imagen: «Cuando abro con fe los Evangelios, 
consumo al Cordero Pascual»9. Y aún más, de la tradición patrística nos llega esta invitación:

Cuando abres los Textos Sagrados, comienzas un camino a dos: tú y el Espíritu. Grita: 
¡Señor, ven! Y entonces, por el poder del Espíritu, Cristo vendrá. Solo podemos leer la Palabra 
corazón a corazón con Jesús: quien se acerca a la Palabra se sienta a la mesa de la Última Cena10.

Estas imágenes —comer, consumir, nutrirse— nos dicen que la Palabra no es simplemen-
te algo que hay que estudiar o comprender intelectualmente. La Palabra hay que asimilarla, 
hacerla propia, dejar que se convierta en parte de nosotros, como el alimento que comemos se 
convierte en nuestro cuerpo.

Orígenes desarrolla aún más esta espiritualidad con una imagen sugerente:

«Cuanto más leéis, más crecéis. La lectura hará de vuestra alma una nueva arca de la 
alianza, que conserva en sí misma la firmeza eterna del uno y del otro Testamento»11. 

8	 Commentarium in Ecclesiasten III, 12-13 (PL 23, 1039A).
9	 Oratio 1, On Easter, III–IV (PG 35, 396–401).
10	Juan Crisostomo, Homily, 48 (PG 64, 462-466).
11	Homilia in Genesim IX,1 (PG 12, 210-211).



- 18 -

Vivir en la Palabra: Convertirse en Evangelio

Pero el camino no se detiene aquí. Después de haber encontrado la Palabra y haber cami-
nado con ella, estamos llamados a vivir en la Palabra. ¿Qué significa esto? Significa permitir 
que la Palabra moldee nuestra humanidad, que nos transforme hasta convertirnos nosotros 
mismos en palabra viva de Dios para los demás.

Es la intuición de ser signo, presencia de Dios en el mundo, buena noticia, de una manera 
que solo Dios puede realizar. Por desgracia, rara vez experimentamos cómo la escucha y la 
meditación de las páginas bíblicas pueden convertirse realmente en «evangelio», es decir, en 
buena noticia capaz de liberarnos de toda idea irrealista, mezquina o triste sobre nosotros mis-
mos y nuestro destino.

La Palabra pide encarnarse en nuestras palabras. Pide humildemente convertirse en un 
don mutuo entre nosotros. Las epistulas de San Pablo lo expresan con fuerza:

«Que la palabra de Cristo habite entre vosotros en toda su riqueza» (Col 3,16).

«La palabra del Señor resuena por medio de vosotros» (1 Ts 1,8).

«Vosotros sois nuestra carta, escrita en nuestros corazones, conocida y leída por todos los 
hombres» (2 Cor 3,2).

La humanidad de hoy, incluso en su aparente rechazo de Dios, incluso en su indiferencia 
religiosa, clama inconscientemente la necesidad de ver, tocar, contemplar una Palabra hecha 
cercanía, futuro, confianza, roca, consistencia. Como escribe Juan en su primera carta: «Lo que 
era desde el principio, lo que hemos oído, lo que hemos visto con nuestros ojos, lo que hemos 
contemplado y que nuestras manos han tocado del Verbo de la vida... os lo anunciamos también 
a vosotros» (1 Jn 1,1-3).

La Palabra compartida nos capacita para vivir el ministerio profético. Ante las urgentes in-
terpelaciones que provienen del mundo del trabajo, de las nuevas circunstancias en las que vive 
la familia, de la inquietante condición de los jóvenes, nuestras comunidades necesitan un entre-
namiento constante en el confronto con la Palabra de Dios, para leer a su luz la concreta situación 
humana.

El grito del mundo es demasiado a menudo silenciado por muros amasados de indiferen-
cia, capaces de transformar incluso los corazones en desierto. Nuestra misión, dondequiera que 
nos encontremos, es anunciar el «susurro» discreto del Señor que ya viene, ya obra, ya trans-
forma. Como el brote que florece sin ser visto, así nuestro testimonio cotidiano hace florecer 
la esperanza. Somos enviados a ser «sembradores de esperanza» en un mundo aprisionado por 
la guerra, donde el estruendo de las armas parece sofocar todo diálogo. Mientras la violencia 
divide a los pueblos y el miedo cierra los corazones, juntos debemos dar testimonio de que otro 
mundo es posible: el mundo del Príncipe de la Paz que viene, es más, que ya está entre nosotros.

Como repiten las Escrituras, sabemos que el Señor vendrá, es más, viene a redimir nues-
tras fatigas, a transformar las espadas en arados, a hacer de nuestras heridas instrumentos de 
reconciliación. Viene como perdón que abre el futuro, como consuelo en el sufrimiento, como 
luz de resurrección que penetra en la oscuridad de la historia.



- 19 -

Permanecer en la Palabra nos transforma en prolongación de la humanidad de Cristo en el 
mundo. Por gracia, nos convertimos en esa Palabra que el mundo espera sin saberlo, ese susu-
rro discreto que anuncia la paz posible.

Conclusión: Todo se cumple en ti

La Dei Verbum, en el número 2, describe lo que podemos llamar la «teología de la oración 
cristiana»: Dios se revela y da al hombre el sentido de la vida y de su historia, a la luz del plan 
salvífico divino. Dios se «rebaja», se «encoge» para entrar en diálogo con el hombre, y este 
diálogo se actualiza en la oración.

En el número 5, el mismo documento nos recuerda que la oración se produce en el aban-
dono de la fe, hecho posible por el don del Espíritu que vive en nosotros. La oración se convier-
te así en el lugar de la personalización de la relación del creyente, el lugar en el que la nueva 
alianza se convierte en experiencia personal.

Y en el número 21 encontramos la afirmación de que en la lectura de la Escritura se pro-
duce el mismo contacto con el Cuerpo de Cristo que se nos da en la Eucaristía. La Palabra es la 
encarnación continuada del Verbo.

Orígenes concluía sus homilías con una exhortación que aún hoy resuena con toda su fuerza: 
«No creáis que estos acontecimientos se han cumplido en el pasado: todo se cumple en vosotros».

La Palabra de Dios no es un recuerdo del pasado. Es un acontecimiento presente, es una 
gracia que ocurre hoy, es una transformación que opera ahora en quienes la acogen con fe. 
Cada vez que abrimos la Escritura, la historia de la salvación se hace presente. Cada vez que 
meditamos un texto bíblico, Dios nos habla, hoy. Cada vez que dejamos que la Palabra moldee 
nuestra vida, nos convertimos nosotros mismos en anuncio vivo del Evangelio.

«Que la Palabra de Cristo habite entre vosotros en toda su riqueza»: no es solo un deseo, 
sino una vocación. La vocación de cada bautizado a convertirse en morada de la Palabra, para 
que la Palabra pueda llegar al mundo a través de nosotros.



- 20 -

Conclusiones y perspectivas para el futuro

Ernesto Borghi

Lo que hemos podido escuchar de las palabras de tres colegas con gran competen-
cia técnica y pasión formativa nos ha hecho comprender, me parece, que no hay tiempo 
que perder. ¿Qué quiero decir? Que la relación con la Palabra de Dios contenida en las 
Escrituras bíblicas es un tesoro demasiado importante como para no ser el centro de la 
formación cristiana, a todas las edades y en todos los ámbitos eclesiales. Demasiadas 
veces se dedican energías y tiempo en exceso a iniciativas de formación claramente 
superadas por los retos espirituales y culturales propios de nuestra época. Hoy en día 
es necesario preguntarse qué aspectos de la formación y la educación religiosa tienen 
un valor limitado o carecen de él, y cómo se puede cambiar la realidad de manera efi-
caz. El doctrinarismo y el moralismo deben abandonarse por completo. Educar en el 
amor a uno mismo y a los demás a través de una lectura seria y existencial de los textos 
bíblicos es un imperativo verdaderamente categórico en nuestro tiempo. Tenemos po-
sibilidades tecnológicas como en ninguna otra etapa histórica anterior. Se pueden ima-
ginar sinergias incluso interconfesionales muy notables. Son condiciones que pueden 
permitir multiplicar las ocasiones de comparación entre las palabras bíblicas y la vida 
de hoy y de mañana. Todo depende, sin embargo, de cuánto nos tomemos en serio, es 
decir, de cuánto consideremos autoritario el discurso que muchos pasajes bíblicos pro-
ponen sobre la expresión de la justicia para todos y todas, más allá de cualquier forma 
de egoísmo e irresponsabilidad hacia los demás y hacia el medio ambiente.

Dejar que la Palabra de Dios de Jesucristo entre en nosotros no es una elección 
que nos tranquilice fácilmente. El autor de la carta a los Colosenses ha esbozado un 
cuadro ético que hace referencia a una existencia de gran intensidad relacional. Y 
quien busca una vida tranquila, donde creer significa aceptar sin pensar cualquier 
cosa que proponga esta o aquella autoridad religiosa o política, evidentemente no 
forma parte de aquellos que tienen la Palabra de Cristo en su interior. 

Libertad de conciencia, búsqueda de los valores del espíritu, atención al de-
sarrollo económico propio y ajeno: estos son algunos de los aspectos de una vida 
abierta a las palabras divinas contenidas en las Escrituras bíblicas. Pensemos en ello, 
en este séptimo Domingo de la Palabra, iniciativa impulsada por un obispo de Roma 
que ha hecho del cuidado del otro, sobre todo si es pobre e indefenso, uno de los 
rasgos distintivos de su ministerio. 

Y son características que debemos tratar de compartir al máximo, si queremos 
intentar ser creyentes en el Dios de Jesucristo verdaderamente creíbles, tanto como 
individuos como comunidad eclesial.

¡Feliz Domingo de la Palabra 2026 a todos y todas!



- 21 -

Biografías

Ernesto Borghi

Nacido en Milán (Italia) en 1964, casado y padre de dos hijos, doctor en Teo-
logía (Uni-Friburgo) y licenciado en Sagrada Escritura (Pontificia Comisión Bíblica 
de Roma), profesor de Sagrada Escritura en el ISSR «Guardini» de Trento y en el 
PFTIM de Nápoles (sección Santo Tomás de Aquino), coordinador de la Subregión 
Sur y Oeste de Europa de la Federación Bíblica Católica y coordinador de la forma-
ción bíblica en la diócesis de Lugano (Suiza).

Adrian Graffy

Nacido en Ilford (Inglaterra) en 1950, fue ordenado sacerdote para la diócesis 
de Brentwood en 1974. Doctor en Sagrada Escritura por el Pontificio Instituto Bíbli-
co en 1983, fue profesor de Sagrada Escritura en el Seminario St John’s de Wonersh 
desde 1983 hasta 2005. Es director del sitio web www.whatgoodnews.org. Desde 
2011 es párroco de Gidea Park y desde 2014 es miembro de la Pontificia Comisión 
Bíblica. Entre sus escritos más recientes se encuentran: Reading the Bible Through 
Lent: All the Lenten scripture readings from the Catholic liturgy, Darton, Longman 
and Todd, London 2023; “Sono straniero nel paese”. La migrazione secondo la Bi-
bbia, in «Parola&parole» (29/2024), 13-26.

Adrian Taranzano

Nacido en Balnearia (Argentina) en 1974, comenzó sus estudios filosóficos, 
bíblicos y teológicos en Córdoba. Se licenció en exégesis bíblica en el Pontificio Ins-
tituto Bíblico de Roma (Italia) y obtuvo el doctorado en teología en la Ludwig-Maxi-
milian-Universität de Múnich (Alemania). Se graduó en ambas universidades eu-
ropeas con la máxima calificación (Summa cum Laude) y en Alemania recibió el 
Promotionspreis de la Münchener Universitätsgesellschaft (Förderpreis 2015). Ha 
publicado varias obras científicas y divulgativas y ha impartido clases en diversas 
instituciones académicas. Actualmente enseña exégesis en el ISCR de la Facultad 
de Teología de la Universidad Católica de Valencia y es colaborador científico en la 
Facultad de Teología de la Ludwig-Maximilian-Universität de Múnich. Está casado 
y es padre de un hijo. Entre sus publicaciones: “Ma voi, chi dite che io sia?” (Mc 
8,29). Brevi Riflessioni Bibliche alla luce del Vangelo di Marco, Create Space, USA 



- 22 -

2012; Los relatos del nacimiento de Jesús. Un Galileo singular, Buenos Aires 2020; 
(con G. Garcia Helder) Misericordia: Abrazo entrañable a nuestra desnudez, Cór-
doba 2022; Dichos Oscuros de Jesús, Lima 2023. 

Nicoletta Gatti

Nacida en Rovereto (TN) en 1961, tras licenciarse en Ciencias Bíblicas en el 
Pontificio Instituto Bíblico, enseñó Sagrada Escritura en Etiopía. En 2006 obtuvo 
el doctorado en Teología Bíblica en la Pontificia Universidad Gregoriana de Roma 
con una tesis titulada Perché il piccolo diventi fratello. La pedagogia del dialogo nel 
cap. 18 di Matteo (PUG, Roma 2008). Actualmente vive en Ghana, donde se dedica 
a la enseñanza universitaria en los campos de la hermenéutica africana y la teología 
bíblica (Departamento de Estudios Religiosos, Universidad de Ghana, Legon) y al 
diálogo interreligioso, con una labor formativa tanto académica como pastoral. Entre 
sus escritos en lengua italiana se encuentra la colaboración en los cinco volúmenes 
del proyecto internacional “Leggere i vangeli per la vita di tutti” (ABSI-Ediciones Te-
rra Santa, 2017-2022), el ensayo L’ingiustizia sociale e il lutto della terra (Isaia 24,4): lettura 
ecologica di testi profetici, en «Parola&parole - monografie» 30 (2021), 25-35 y la curatela 
(con C. Matarazzo) del libro Celebrare la fede Trasformare la vita, Cittadella, Assisi (PG) 
2024. Sus publicaciones en inglés tratan sobre la lectura intercultural de los textos 
bíblicos en el contexto cultural ghanés.




